
1 
 

TU TIẾN 

(BHᾹVANᾹ) 

I. Ý nghĩa của Bhāvanā: 

Định nghĩa:  

Danh từ Pāḷi Bhāvanā dịch là tu tiến hay tu thiền, luyện tâm.  

Bhāvanā (Tu tiến) xuất phát từ động từ bhāveti có nghĩa là tu tập, trau dồi, 

phát triển, sản xuất. Do đó, Bhāvanā (Tu tiến) nghĩa là sự tu tập tâm, sự phát 

triển tâm thức, sự trau dồi tu dưỡng nội tâm.  

Bhāvanā được dùng cho cả Thiền Định hay Thiền Chỉ (Samathabhāvanā) 

lẫn Thiền Tuệ hay Thiền Quán (Vipassanābhāvanā).  

Có Pāḷi giải tự từ Bhāvanā như vầy:  

“Kusaladhamme uppādeti bhāveti vaḍḍhetī’ti = bhāvanā”: Trạng thái nào 

làm cho các thiện pháp cao thượng phát sinh lên đầu tiên, rồi làm cho các thiện 

pháp ấy phát triển, trạng thái ấy gọi là Bhāvanā (Tu tiến). 

Từ Bhāvanā có định nghĩa khác: “Bhāvetabbāti = Bhāvanā”. Nên làm cho 

phát triển thường xuyên gọi là tu tiến. 

Tu Tiến hay Tu thiền là thiện pháp thứ ba trong Thập Phúc Hành Tông, là 

nhân lành phát sanh trí tuệ, bổ túc trí tuệ Ba la mật.  

Trì giới là tu thân, tu khẩu, ngăn trừ thân ác nghiệp và khẩu ác nghiệp.  

Tu thiền là phương pháp tu tâm, rèn luyện tâm thức, thanh lọc tâm khỏi 

những phiền não ô nhiễm, loại bỏ dần dần những bất thiện pháp, phát triển thiện 

tâm, làm nền tảng phát sanh Định tâm (Samādhi), Trí tuệ (paññā), và đạt đến Đạo 

Tuệ và Quả Tuệ.  

Trong Pháp cú kinh Đức Phật dạy: 

• “Tu thiền trí tuệ sanh 

Bỏ thiền trí tuệ diệt 



2 
 

Biết con đường hai ngã, 

Đưa đến hữu, phi hữu 

Hãy tự mình nổ lực 

Khiến trí tuệ tăng trưởng.” (Pc. 282) 

• “Không trí tuệ, không thiền, 

Không thiền, không trí tuệ. 

Người có thiền có tuệ, 

Nhất định gần Niết-bàn.” (Pháp Cú 372) 

• “Ai sống một trăm năm, 

Ác tuệ, không thiền định. 

Tốt hơn sống một ngày,  

Có tuệ, tu thiền định.” (Pc. 111) 

II. Nội Dung: 

Phương Pháp Tu Tiến: 

Tu tiến hay Tu thiền (Bhāvanā) có 2 loại: 

- Thiền Chỉ (samathabhāvanā).  

- Thiền Quán (vipassanābhāvanā).  

A. Thiền Chỉ (samathabhāvanā):   

Danh từ Samatha dịch là chỉ tịnh, bắt nguồn từ căn sam, có nghĩa là an tịnh, 

tĩnh lặng, vắng lặng, không xao động. 

Có Pāḷi giải tự Samatha có 3 định nghĩa:  

- Kilese sametīti = Samatho: sự lắng dịu phiền não gọi là Samatha.  

- Cittaṃ sametīti = Samatho: Tâm an tịnh gọi là Samatha. 

- Vitakkādi oḷhārikadhamme sametīti = Samatho: Trạng thái làm cho các chi 

thiền tế nhị hơn, gọi là samatha.  



3 
 

Sở dĩ có ba lời giải thích như vậy là vì muốn nói đến ba trường hợp sau: 

1. Hành giả, nếu là phàm tam nhân, khi tu tập án xứ Chỉ tịnh, nhờ chuyên cần 

vị này chứng đạt tầng thiền thứ nhất: Sơ thiền Sắc giới – Tâm hành giả bấy 

giờ được vắng lặng, chính nhờ đã ngăn trừ các triền cái bởi các tâm đại 

thiện và sơ thiền sắc giới đã chứng đạt. Samatha ở đây được chỉ cho sự lắng 

dịu phiền não. 

2. Ðối với vị A La Hán thiền khô, các Ngài muốn sử dụng thiền hiệp thế, khi 

ấy các Ngài dùng tâm Ðại Duy Tác để triển khai án xứ chỉ tịnh cho đến khi 

chứng đạt Thiền Duy Tác thứ nhất. Giai đoạn này khác với phàm nhân, 

nghĩa là tâm Ðại Duy Tác và Duy Tác Sơ thiền Sắc giới không còn phải 

giữ vai trò ngăn trừ phiền não nữa mà chỉ là sự nhất tâm trong một án xứ 

chỉ tịnh nào đó. Ở đây Samatha được chỉ cho tâm an tịnh. 

3. Hành giả sau khi chứng đạt Sơ thiền, chuyên cần tu tập các án xứ Chỉ tịnh 

và chứng tầng thiền thứ hai: Nhị thiền Sắc giới. Thứ tự như thế cho đến khi 

chứng đạt tầng thiền thứ năm. Ở giai đoạn này những tâm đại thiện và 

những tâm thiền thiện Sắc giới hay tâm Ðại Tố và thiền Tố Sắc giới, các 

tâm này không còn phải ngăn trừ các triền cái nữa mà chỉ giúp cho tâm 

định khắng khít với án xứ hơn và cũng ở các giai đoạn này, hành giả loại 

bỏ các chi thiền thô thiển theo trình độ thiền chứng, nghĩa là nhị thiền bỏ 

tầm, tam thiền bỏ tứ, tứ thiền bỏ hỷ và ngũ thiền bỏ lạc. Trường hợp này, 

Samatha chỉ cho trạng thái làm cho các chi thiền tế nhị hơn. 

Thiền Chỉ (Samathabhāvanā) là phương pháp thiền tĩnh lặng để phát triển 

chánh định (Sammāsamādhi) nhằm đạt được Định (Samādhi).  

Tu tập Thiền chỉ là hành giả chú niệm, tập trung tâm vào một đề mục duy 

nhất để làm cho tâm vắng lặng, yên tịnh đạt được Định tâm (Samādhi).  

Định (Samādhi) là gì? 

Từ Samādhi dịch là Định hay Định tâm, nghĩa là sự nhất tâm (ekaggatā), 

sự tập trung, an trú tâm trên một đối tượng. Đặc tính của Định là không phân tán. 

Định (samādhi) có 3 loại: 

1) Sát Na Định (khaṇikasamādhi): 

Có hai loại sát-na định: 



4 
 

- Sát-na định trong thiền chỉ (samatha): là tâm định trên đối tượng thoáng 

chốc, định của sát na tâm thiện dục giới vốn lấy tợ tướng (patibhāganimitta) 

làm đối tượng, là loại định đi trước cận định.  

- Sát-na định trong thiền quán (vipassanā): là tâm định thoáng chốc, định của 

sát na tâm thiện dục giới an trú liên tục trên các đối tượng Thân, Thọ, Tâm, 

và Pháp. 

2) Cận Định (upacārasamādhi):  

Là sự tập trung tâm khá lâu trên đề mục, tâm định kế cận kiên cố định; 

cũng là định của tâm thiện dục giới nhưng trụ tâm vững chắc hơn Sát na định. 

3) An Chỉ Định hay Kiên Cố Định (Appanāsamādhi):  

Là tâm định kiên cố trên đề mục, đây là định thuộc thiền chứng như tâm 

thiền đáo đại và thiền siêu thế. 

Đề Mục Tu Tập Thiền Chỉ: 

Thiền chỉ hay Thiền định có 40 đề mục hay án xứ (kammaṭṭhāna). Trong 

đó 30 đề mục dẫn tới chứng đắc An chỉ định hay Kiên cố định (Appamāsamādhi) 

và 10 đề mục dẫn tới Cận định.  

Có 40 đề mục thiền định là:  

1) 10 đề mục hoàn tịnh (kasiṇa). 

2) 10 đề mục bất tịnh (asubha). 

3) 10 đề mục tùy niệm (anussati). 

4) 4 đề mục vô lượng tâm (appamaññā). 

5) 1 đề mục tưởng vật thực nhờm gớm (āhārapaṭikkūlasaññā). 

6) 1 đề mục phân biệt tứ đại (catudhātuvavaṭṭhāna).  

7) 4 đề mục vô sắc giới (arūpa). 

- 10 Ðề mục Hoàn Tịnh (Kasiṇa- Biến xứ): 

1) Ðất (paṭhavī) 

2) Nước (āpo) 

3) Lửa (tejo) 

4) Gió (vāyo) 



5 
 

5) Màu Xanh (nīla) 

6) Màu Ðỏ (Lohita) 

7) Màu Vàng (Pīta) 

8) Màu trắng (odāta) 

9) Hư Không (ākāsa)  

10) Ánh Sáng (arābha, āloka). 

Mười đề mục Kasiṇa này có thể chứng đắc đến Ngũ thiền Sắc giới và giúp 

hành giả luyện thành Ngũ Thông. 

- 10 đề mục Bất Tịnh (Asubha, Bất Mỹ):   

1) Tử thi sình trương (Uddhumātaka)  

2) Tử thi biến sắc xanh (Vinīlaka)  

3) Tử thi chảy nước vàng (Vipubbaka)  

4) Tử thi có vết nứt nẻ (Vicchiddaka)  

5) Tử thi bị thú ăn (Vikkhāyitaka)  

6) Tử thi rời rã chi thể (Vikkhittaka)  

7) Tử thi bị cắt đoạn (Hatavikkhittaka)  

8) Tử thi bị bê bết máu (Lohitaka)  

9) Tử thi bị dòi rút (Puḷuvaka)  

10) Tử thi còn xương cốt (Aṭṭhika). 

Hành giả tu 10 đề mục Bất Tịnh (tử thi) này chỉ có thể chứng đến Sơ thiền, 

không thể chứng các từng thiền cao hơn. Vì tu đề mục này phải luôn có Tầm. 

- 10 đề mục tùy niệm (Dasa Anussatiyo):  

1) Tùy niệm Phật (Buddhānussati). 

2) Tùy niệm Pháp (Dhammānussati). 

3) Tùy niệm Tăng (Saṅghānussati). 

4) Tùy niệm giới (Sīlānussati). 

5) Tùy niệm thí (Cāgānussati). 

6) Tùy niệm thiên (Devatānussati). 

7) Niệm sự chết (Maraṇasati). 

8) Niệm thân hành (Kāyagatāsati) là niệm 32 thể trược.  



6 
 

9) Niệm hơi thở (Ānāpānasati). 

10) Niệm tịch tịnh (Upasamānussati). 

Trong 10 đề mục Tùy Niệm trên đây, đề mục Tùy niệm Thân Hành (32 thể 

trược) chỉ có thể chứng Sơ thiền, đề mục Hơi Thở có thể dẫn đến chứng Ngũ 

thiền Sắc giới, 8 đề mục Tùy Niệm còn lại chỉ có thể đưa đến Cận Định thôi. 

- Bốn đề mục Phạm trú (cattāro brahmavihārā) / Tứ Vô lượng Tâm (catasso 

appamaññāyo):  

1) Tâm Từ (mettā): tu tập đề mục Tâm Từ, sân tâm sẽ được trừ diệt. 

2) Tâm Bi (karuṇā): tu tập đề mục Tâm Bi, hại tâm sẽ được trừ diệt. 

3) Tâm Hỷ (muditā): tu tập đề mục Tâm Hỷ, bất lạc tâm sẽ được trừ diệt. 

4) Tâm Xả (upekkhā): tu tập đề mục Tâm Xả, hận tâm sẽ được trừ diệt. 

Bốn đề mục Từ, Bi, Hỷ, Xả này gọi là phạm trú, nghĩa là bốn pháp an trú 

cao cả, tốt đẹp và vô nhiễm; lại cũng có nghĩa là hành giả an trú với bốn phạm 

trú này, ngang hàng với các vị phạm thiên, bởi các vị phạm thiên cũng trú với 

tâm vô nhiễm tốt đẹp. 

Bốn đề mục Từ, Bi, Hỷ, Xả này còn gọi là Vô lượng tâm (appamaññā), vì 

đối tượng của Từ, Bi, Hỷ, Xả này là vô lượng chúng sanh, hay vì tâm biến mãn 

với bốn đề mục này không giới hạn, vô lượng, quảng đại. 

Trong 4 đề mục vô lượng tâm, tu tập 3 đề mục Từ, Bi, Hỷ có thể dẫn đến 

chứng sơ thiền, nhị thiền, tam thiền, tứ thiền, riêng đề mục Xả chứng ngũ thiền. 

- Đề mục niệm tưởng vật thực nhờm gớm (āhārapaṭikkūlasaññā) chỉ đạt đến 

Cận Định (upacārasamādhi).  

- Đề mục phân biệt tứ đại (catudhātuvavaṭṭhāna) chỉ đạt đến Cận Định 

(upacārasamādhi).   

- Bốn đề mục thiền vô sắc giới (arūpa): 

1) Không vô biên xứ (Ākāsānañcāyatana) 

2) Thức vô biên xứ (Viññānañcāyatana) 

3) Vô sở hữu xứ (Akiñcaññāyatana) 



7 
 

4) Phi tưởng phi phi tưỏng xứ (N’evasaññānāsaññāyatana). 

Thiền định gồm có 40 đề mục, khi hành giả thực hành thiền định chỉ có thể 

chọn 1 trong 36 đề mục thuộc về thiền sắc giới. Còn 4 đề mục thuộc thiền vô sắc 

giới, hành giả sau khi đã chứng đắc 5 bậc thiền sắc giới xong rồi, mới tiếp tục 

thực hành thiền Vô sắc giới. Thiền vô sắc giới có 4 bậc, mỗi bậc thiền có đối 

tượng riêng biệt tuần tự từ thấp đến cao. 

Sáu Loại Cơ Tánh (carita) Của Hành Giả Thiền Định: 

Hành giả muốn thực hành thiền định được phát triển tốt, cần phải biết chọn 

đề mục thích hợp với cơ tánh riêng của mình. Đó là điều trọng yếu đối với hành 

giả. 

1) Tánh ái (rāgacarita): là tánh nặng về tham, sống nặng về tình cảm, ham 

thích, tham đắm, ái luyến. 

2) Tánh sân (dosacarita) là tánh nặng về sân, nóng tính, dễ giận dữ, cộc cằn, 

thô lỗ ... 

3) Tánh si (mohacarita) là tánh nặng về si mê, đờ đẫn, chậm hiểu, không thông 

minh. 

4) Tánh tín (saddhācarita) là tánh nặng về đức tin, dễ phát khởi niềm tin, dễ 

xu hướng. 

5) Tánh giác (buddhicarita) là tánh thiên về trí tuệ, người có trí, thông minh, 

sống thiên về lý trí, biết suy nghĩ cân nhắc. 

6) Tánh tầm (vitakkacarita) là tánh nặng về suy nghĩ, nói nhiều và nói lạc đề, 

hay bỏ dở công việc đang làm, thiếu sự tập trung. 

Đề Mục Thiền Định Thích Hợp Với Cơ Tánh Mỗi Hành Giả: 

• Hành giả tánh tham nặng có 11 đề mục thiền phù hợp tu tập là:  

- 10 Đề mục bất tịnh (asubha-niệm tử thi) và  

- 1 Đề mục niệm thân hành (Kāyagatāsati) là niệm 32 thể trược 

• Hành giả tánh sân nặng có 8 đề mục thiền phù hợp tu tập:  

- 4 đề mục vô lượng tâm.  

- 4 đề mục Kasiṇa: xanh, vàng, đỏ, trắng. 

• Hành giả tánh Si nặng và tánh Tầm nặng có 1 đề mục thiền phù hợp là: 

niệm hơi thở. 



8 
 

• Hành giả thiên về tánh đức tin có 6 đề mục thiền phù hợp là:  

1) Tùy niệm Phật (Buddhānussati) 

2) Tùy niệm Pháp (Dhammānussati) 

3) Tùy niệm Tăng (Saṅghānussati) 

4) Tùy niệm giới (Sīlānussati) 

5) Tùy niệm thí (Cāgānussati) 

6) Tùy niệm thiên (Devatānussati). 

• Hành giả thiên về tánh Trí tuệ có 4 đề mục thiền phù hợp là:  

- Niệm sự chết (Maraṇasati) 

- Niệm tịch tịnh (Upasamānussati). 

- Đề mục tưởng vật thực nhờm gớm (āhārapaṭikkūlasaññā). 

- Đề mục phân biệt tứ đại (catudhātuvavaṭṭhāna). 

• Mười đề mục phù hợp với mọi cá tính là:   

- 6 đề mục Kasiṇa: đất, nước, lửa, gió, hư không, ánh sáng, và  

- 4 đề mục vô sắc. 

Tất cả các đề mục trên đây thích hợp với cơ tánh của mỗi hành giả được 

nói theo thể thức đối trị trực tiếp. Nhưng cần hiểu rằng không có sự tu tập thiện 

pháp nào là không từ bỏ phiền não tham, sân, si…và hổ trợ cho đức tin, định, trí 

tuệ… 

Ba Ấn Chứng Tu Thiền (bhāvanānimitta):   

Có 3 Ấn Chứng hay Ấn Tướng (nimitta) khởi lên khi tu tiến: 

1) Sơ Tướng hay Chuẩn Bị Tướng (parikammanimitta):  

Là ấn tướng sơ khởi, tướng sanh khởi giai đoạn ban đầu của thiền, giai 

đoạn chuẩn bị tu tiến (parikammabhāvanā). Tất cả 40 đề mục khi khởi sự tu tập 

đều được gọi là ấn tướng (nimitta). 

2) Thủ Trì Tướng hay Học Tướng (uggahanimitta):   

Thủ Trì Tướng còn gọi là Thô tướng, là giai đoạn khi ấn tướng trở nên rõ 

ràng và ổn định trong tâm trí hành giả, do chú tâm niệm đề mục khắn khít, có 



9 
 

khắn khít nhưng chưa vắng lặng năm triền cái. Thủ Trì Tướng sanh lên cũng với 

tất cả 40 đề mục. 

Thí dụ sơ tướng đề mục đất (paṭhavīkasiṇa), hành giả nhìn chăm chú đề 

mục đất đến lúc nhập tâm dù mắt nhắm lại vẫn hiện ra màu sắc của đề mục đất 

tròn; cảnh đề mục được ghi nhớ ấy gọi là Thủ Trì Tướng (uggahanimitta).  

3) Tợ Tướng (paṭibhāganimitta): 

Tợ Tướng còn gọi là Quang Tướng, là ấn tướng phát sanh từ Thủ Trì tướng 

(uggahanimitta), tướng này sáng chói, rõ ràng và vững vàng.  Tợ tướng hoàn 

toàn không có những khiếm khuyết tỳ vết.  

Khi Tợ Tướng này phát sanh, năm triền cái (nīvaraṇa) được loại bỏ, giai 

đoạn này hành giả đạt đến Cận định hay Định cận hành (upacārasamādhi).  

Tợ Tướng chỉ sanh đối với 22 đề mục là: 10 hoàn tịnh (kasiṇa), 10 bất mỹ 

(asubha), 1 niệm thân hành (Kāyagatāsati), và 1 niệm hơi thở (Ānāpānasati). 

Có 7 yếu tố duy trì Tợ Tướng (paṭibhāganimittarakkhaṇā):  

1) Āvāsasappāya: trú xứ thích hợp.  

2) Gocarasappāya: hành xứ thích hợp.  

3) Ālapanasappāya: đàm thoại thích hợp.  

4) Puggalasappāya: người thích hợp.  

5) Bhojanasappāya: thực phẩm thích hợp.  

6) Utusappāya: thời tiết thích hợp.  

7) Iriyāpathasappāya: oai nghi thích hợp. 

Khi hành giả có được 7 yếu tố thích hợp sẽ khiến tâm chưa được định tĩnh 

được định tĩnh, khi tâm đã được định tĩnh được duy trì. 

Năm Chi Thiền (Jhānaṅga): 

Năm chi thiền đó là: 

1. Tầm (vitakka): là sự hướng tâm đến đối tượng.  

2. Tứ (Vicāra): là sự chăm chú quan sát đối tượng, sự duy trì, kềm giữ, bám 

sát tâm trên đối tượng.  



10 
 

3. Hỷ (Pīti): là trạng thái no vui, phấn chấn, hoan hỷ với đối tượng. Có năm 

loại Pīti (Hỷ) là: 

• Tiểu đản hỷ (Khuddakapīti): là hỷ lạc làm thân mình rởn óc hay nổi 

da gà, lâng lâng sảng khoái. 

• Sát na hỷ (Khaṇikapīti): là hỷ lạc khởi lên chớp nhoáng, thoáng qua 

mau lẹ nhanh như trời chớp. 

• Hải triều hỷ (Okkantikapīti): là hỷ lạc dâng tràn lên như sóng tạc vào 

bờ. 

• Khinh thăng hỷ (Ubbegapīti): là hỷ lạc lâng lâng khiến cho thân có 

thể bay bổng lên được, làm cho hành giả cảm giác nhẹ nhàng. 

• Sung mãn hỷ (Pharaṇapīti): là hỷ lạc mát lạnh thấm nhuần cả toàn 

thân. 

4. Lạc (Sukha): là trạng thái dễ chịu, an lạc, hạnh phúc.  

5. Ðịnh (Ekaggatā) hay nhất tâm: là trạng thái tập trung tâm ý, an trú tâm vào 

một đối tượng. 

Tâm Thiện sơ thiền Sắc Giới có nhiều sở hữu (cetasika) đồng sanh nhưng 

có 5 chi thiền quan trọng nhất vì chúng có khả năng đối trị, thiêu đốt các nghịch 

pháp, là Năm triền cái (nīvaraṇa).   

Năm Triền Cái (nīvaraṇa): 

Năm Triền cái là năm chướng ngại tinh thần, làm cản trở việc tiến hành 

thiền định, làm cho tâm không thể an trú trong đề mục thiền định duy nhất. 

1) Tham dục (kāmacchanda): là tâm tham muốn, khát khao trong ngũ dục. 

2) Sân hận (Vyāpāda): là sự khó chịu, bực bội, tức giận, giận dữ, nóng nảy 

trong tâm. 

3) Hôn trầm - Thụy miên (Thīna-middha): là trạng thái lờ đờ, dã dượi, uể oải, 

buồn ngủ, tâm thụ động, không tỉnh táo. 

4) Phóng tâm - Hối hận (Uddhacca-kukkucca): là tâm suy nghĩ chuyện này 

chuyện khác và tâm hối hận, ray rức với nghiệp ác đã làm, còn nghiệp thiện 

không làm. 



11 
 

5) Hoài nghi (Vicikicchā): là tâm hoài nghi, nghi ngờ, không quyết tin đối với 

Tam bảo, nghi ngờ về nghiệp và quả của nghiệp, nghi ngờ trong pháp hành 

thiền định… 

Năm Chi Thiền Đối Trị và Chế Ngự Năm Triền cái: 

- Chi Tầm đối trị, chế ngự hôn trầm (Thīna) và thụy miên (Middha).  

- Chi Tứ đối trị, chế ngự hoài nghi (Vicikicchā). 

- Chi Hỷ đối trị, chế ngự sân hận (Vyāpāda). 

- Chi Lạc đối trị, chế ngự phóng dật (Uddhacca). 

- Chi Định đối trị, chế ngự được sự Tham dục (Kāmacchanda). 

Các Bậc Thiền và Các Chi Thiền: 

Theo Vi Diệu Pháp có 5 bậc Thiền Sắc Giới và 4 bậc thiền Vô Sắc Giới. 

a) Năm Bậc Thiền Sắc Giới là: 

1) Đệ nhất thiền sắc giới / Sơ thiền sắc giới (Paṭhamajjhāna), có 5 chi thiền 

là: Tầm (vitakka), Tứ (vicāra), Hỷ (pīti), Lạc (sukha), Định (ekaggatā). 

2) Đệ nhị thiền sắc giới / Nhị thiền sắc giới (Dutiyajjhāna), có 4 chi thiền là: 

Tứ (vicāra), Hỷ (pīti), Lạc (sukha), Định (ekaggatā). 

3) Đệ tam thiền sắc giới / Tam thiền sắc giới (Tatiyajjhāna), có 3 chi thiền là: 

Hỷ (pīti), Lạc (sukha), Định (ekaggatā). 

4) Đệ tứ thiền sắc giới / Tứ thiền sắc giới (Catutthajjhāna), có 2 chi thiền là: 

Lạc (sukha) và Định (ekaggatā). 

5) Đệ ngũ thiền sắc giới / Ngũ thiền sắc giới (Pañcamajjhāna), có 2 chi thiền 

là: Xả (upekkhā) và Định (ekaggatā). 

Thiền Sắc giới theo Kinh tạng có bốn bậc thiền là: Sơ thiền, Nhị thiền, Tam 

thiền và Tứ thiền. Điểm đặc biệt ở Nhị thiền Sắc giới có khả năng loại bỏ 2 chi 

thiền cùng một lúc là: Tầm (vitakka) và Tứ (vicāra). Do đó, thiền Sắc giới có 4 

bậc thiền như sau: 

1) Đệ nhất thiền sắc giới / Sơ thiền sắc giới (Paṭhamajjhāna), có 5 chi thiền 

là: Tầm (vitakka), Tứ (vicāra), Hỷ (pīti), Lạc (sukha), Định (ekaggatā). 

Sơ Thiền được mô tả trong Kinh là: Ly dục, ly bất thiện pháp chứng và trú 

Thiền thứ nhất, một trạng thái hỷ lạc do ly dục sanh, có tầm, có tứ. 



12 
 

2) Đệ nhị thiền sắc giới / Nhị thiền sắc giới (Dutiyajjhāna), có 3 chi thiền là: 

Hỷ (pīti), Lạc (sukha), Định (ekaggatā). 

Nhị Thiền được mô tả trong kinh là: Diệt tầm và tứ, chứng và trú Thiền thứ 

hai, một trạng thái hỷ lạc do định sanh, không tầm không tứ, nội tĩnh nhất tâm. 

3) Đệ tam thiền sắc giới / Tam thiền sắc giới (Tatiyajjhāna), có 2 chi thiền là: 

Lạc (sukha), Định (ekaggatā). 

Tam Thiền được mô tả trong kinh là: Ly hỷ trú xả, chánh niệm tỉnh giác, 

thân cảm sự lạc thọ mà bậc Thánh gọi là xả niệm lạc trú, chứng và an trú Thiền 

thứ ba. 

4) Đệ tứ thiền sắc giới / Tứ thiền sắc giới (Catutthajjhāna), có 2 chi thiền là: 

Xả (upekkhā) và Định (ekaggatā). 

Tứ Thiền được mô tả trong kinh là: Xả lạc, xả khổ, diệt hỷ ưu đã cảm thọ 

trước, chứng và trú Thiền thứ tư, không khổ không lạc, xả niệm thanh tịnh. 

b) Bốn Bậc Thiền Vô Sắc Giới: 

1) Đệ nhất thiền Vô sắc giới là: Không vô biên xứ, có 2 chi thiền là: Xả 

(upekkhā) và Định (ekaggatā). Vị hành giả suy niệm đề mục “hư không là 

vô biên” chứng và trú Không vô biên xứ. 

2) Đệ nhị thiền Vô sắc giới là: Thức vô biên xứ, có 2 chi thiền là: Xả (upekkhā) 

và Định (ekaggatā). Vị hành giả suy niệm đề mục “thức là vô biên” chứng 

và trú Thức vô biên xứ.  

3) Đệ tam thiền Vô sắc giới là: Vô sở hữu xứ, có 2 chi thiền là: Xả (upekkhā) 

và Định (ekaggatā). Vị hành giả suy niệm đề mục “không có chi cả” (vô sở 

hữu) chứng và trú Vô sở hữu xứ. 

4) Đệ tứ thiền Vô sắc giới là: Phi tưởng phi phi tưởng xứ, có 2 chi thiền là: 

Xả (upekkhā) và Định (ekaggatā). Vị hành giả suy niệm đề mục “rất vắng 

lặng, rất vi tế” chứng và trú Phi tưởng phi phi tưởng xứ. 

Phân Loại 40 Đề Mục Thiền Định Theo Các Bậc Thiền:  



13 
 

- 10 đề mục chỉ đạt đến Cận định: Niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng, niệm 

Giới, niệm Thí, niệm Thiên, niệm sự Chết, niệm Tịch tịnh và 2 đề mục: 

niệm tưởng Vật thực nhờm gớm, hân tích Tứ đại. 

- 11 đề mục chỉ chứng Sơ thiền: 10 đề mục Bất mỹ và 1 đề mục Thân hành 

niệm. 

- 11 đề mục chứng đắc Sơ, Nhị, Tam, Tứ, Ngũ thiền là: 10 đề mục Hoàn tịnh 

và 1 đề mục niệm Hơi thở. 

- 3 đề mục Từ, Bi, Hỷ chứng Sơ, Nhị, Tam, Tứ thiền. 

- 1 đề mục Xả chứng ngũ thiền. 

- 4 đề mục Vô sắc chứng 4 bậc thiền Vô sắc. 

Tâm Sơ thiền sắc giới có thể thành tựu do tu một trong 25 đề mục: 

- 10 đề mục hoàn tịnh (Kasiṇa). 

- 10 đề mục bất tịnh (Asubha, tử thi). 

- 1 đề mục suy niệm về thể trược (kāyānussati- 32 thể trược) 

- 1 đề mục niệm Hơi thở (Ānāpānasati). 

- 3 đề mục vô lượng tâm (Brahmavihāra): Từ (Mettā), Bi (Karunā), Hỷ 

(Muditā). 

Tâm nhị thiền, Tam thiền, Tứ thiền sắc giới có thể thành tựu do tu tập một trong 

14 đề mục: 

- 10 đề mục hoàn tịnh (Kasiṇa). 

- 1 đề mục niệm sổ tức quan (Ānāpānasati). 

- 3 đề mục vô lượng tâm (Brahmāvihāra): Từ (Mettā), Bi (Karunā), Hỷ 

(Muditā). 

5. Tâm ngũ thiền sắc giới có thể thành tựu do tu tập một trong 12 đề mục: 

- 10 đề mục hoàn tịnh (Kasiṇa). 

- 1 đề mục niệm Hơi thở (Ānāpānasati). 

- 1 đề mục xả vô lượng tâm (upekkhā). 

Năm Pháp Thuần Thục (vasī): 

1) Āvajjanavasī: Thuần thục trong sự suy xét chi thiền. Hành giả có khả năng 

nhập bậc thiền nào, rồi suy xét chi thiền của bậc thiền ấy liên tục với nhau. 



14 
 

2) Samāpajjanavasī: Thuần thục trong nhập thiền. Hành giả có khả năng nhập 

bậc thiền một cách rất mau lẹ. 

3) Adhiṭṭhānavasī: Thuần thục quyết định thời gian nhập thiền. Hành giả có 

khả năng nhập định bậc thiền nào trong khoảng thời gian bất kỳ mà hành 

giả muốn, chẳng hạn như muốn nhập định trong 1 giờ, 2 giờ, 3 giờ...  

4) Vuṭṭhānavasī: Thuần thục trong sự xuất thiền. Hành giả có khả năng xuất 

khỏi bậc thiền đúng theo thời gian đã phát nguyện. 

5) Paccavekkhaṇavasī: Thuần thục quán xét mỗi chi thiền trong đổng lực tâm. 

Hành giả suy xét tính chất của mỗi chi thiền theo mỗi lộ trình tâm một cách 

mau lẹ. 

Đó là 5 pháp thuần thục (vasī) mà hành giả thực hành thiền định cần phải 

hành mỗi khi chứng đắc bậc thiền thiện sắc giới thiện ấy. Bậc thiền thiện sắc giới 

ấy thuộc bậc thiền hạ, hoặc bậc thiền trung, hoặc bậc thiền thượng là do năng lực 

của 5 pháp thuần thục. 

Lợi Ích Của Tu Tập Thiền Định (Samādhibhāvanānisaṃsa) 

Thanh Tịnh Đạo nói có 5 lợi ích của sự Tu tập Thiền định: 

a) Hiện Tại lạc trú (diṭṭhadhammasukhavihārānisaṃsā hoti). 

b) Đạt được thần thông thắng trí (abhiññānisaṃsā hoti). 

c) Hổ trợ đạt đến Thiền Diệt Thọ Tưởng Định (nirodhānisaṃsā hoti). 

d) Hổ trợ cho Thiền Minh sát (vipassanānisaṃsā hoti). 

e) Dẫn đến sanh hữu đặc biệt (bhavavisesānisaṃsā hoti). 

 

1) Hiện Tại lạc trú (diṭṭhadhammasukhavihārānisaṃsā hoti)   

Vị hành giả chứng và an trú trong các tầng thiền, ngay trong hiện tại thân 

tâm được an lạc, khinh an. 

2) Đạt được thần thông thắng trí (abhiññānisaṃsā hoti) 

Năm loại Thắng Trí (abhiññā) là: 

2.1 Thần Túc Thông (iddhividha abhiññā) hay Biến hoá thần thông:   

Là phép thần thông có khả năng biến một thân thành nhiều thân, nhiều thân 

thành một thân, tàng hình, độn thổ, bay trên hư không, đi trên nước như đi trên 



15 
 

đất, đi xuyên qua vách, qua tường, qua núi, với bàn tay sờ chạm mặt trăng, mặt 

trời…. 

2.2 Thiên Nhãn Thông (dibbacakkhu abhiññā):  

Là phép thần thông có khả năng nhìn thấy rõ những vật dù xa, dù nhỏ bao 

nhiêu, thấy xuyên qua tường, thấy dưới lòng đất…  

Thiên Nhãn Thông còn gọi là Sanh Tử Trí (cutūpapātañāṇa): Vị ấy với thiên 

nhãn thuần tịnh siêu nhân thấy các các chúng sanh đang chết, đang sanh; Vị ấy 

biết rõ các chúng sanh có hạ liệt, có cao sang, người xinh đẹp, kẻ thô xấu, thiện 

thú, ác thú, tùy theo hạnh nghiệp.   

2.3 Thiên Nhĩ Thông (dibbasota abhiññā):  

Là khả năng nghe âm thanh của chư thiên và loài người, hay những loài 

khác, những âm thanh xa hay gần.  

2.4 Túc Mạng Thông (pubbenivāsānussati abhiññā):  

Là trí nhớ được các tiền kiếp trước của mình như một đời, hai đời, ba đời… 

nhớ lại nhiều kiếp sống trước với nét đại cương và chi tiết. 

2.5 Tha Tâm Thông (paracittavijānana abhiññā / cetopariyañāṇa):  

Là trí biết được tâm tư, ý nghĩ của người khác, chúng sanh khác.  

3) Hổ trợ đạt đến Thiền Diệt Thọ Tưởng Định (nirodhānisaṃsā hoti) 

Khi hành giả đã chứng đắc đến thiền Vô sắc Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ 

và sau đó đã chứng Thánh quả A-na-hàm và Thánh quả A-la-hán có thể nhập 

thiền diệt thọ tưởng định. Trong thời gian trú tịch diệt vị ấy không có bất cứ cảm 

thọ khổ nào về thân. 

4) Hổ trợ cho Thiền Minh sát (vipassanānisaṃsā hoti) 

Thiền định làm nền tảng cho Thiền Minh sát sanh khởi.  

5) Dẫn đến sanh hữu đặc biệt (bhavavisesānisaṃsā hoti) 



16 
 

Hành giả phàm tam nhân hay Thánh hữu học đã chứng thiền định, nếu 

không bị hoại thiền chứng, sau khi thân hoại mạng chung sẽ sanh làm Phạm thiên 

ở cõi Sắc giới hoặc vô sắc giới tương ứng với thiền chứng. 

 


