
1 
 

THẬP PHÚC HÀNH TÔNG 

PUÑÑAKIRIYAVATTHU 

A. Định nghĩa: 

Phúc Hành Tông (puññakiriyavatthu) hay Phước Nghiệp Sự, còn gọi là 

Thập Hạnh Phúc. 

Danh từ Puñña nghĩa là phước, phúc lành, công đức. Kiriya nghĩa là hành 

động, việc làm, sự thực hiện, có nghĩa là điều nên làm. Từ Vatthu có nhiều nghĩa, 

ở đây Vatthu có nghĩa là tông, căn bản, nền tảng, cơ sở. 

Phúc Hành Tông nghĩa là căn bản làm việc phước hay nền tảng thực hiện 

các công đức. Thập Phúc Hành Tông nghĩa là mười điều căn bản tạo các công 

đức, phước báu.  

Thập Phúc Hành Tông còn gọi là Thập Hạnh Phúc nghĩa là mười việc thiện 

lành tạo ra sự an lạc, hạnh phúc.  

Phước (Puñña) là gì? 

Phước (Puñña) đồng nghĩa với Thiện (kusala) đều có nghĩa hành động tốt 

đẹp, thanh tịnh, có lợi ích an lạc, hạnh phúc.  

Phước (Puñña) nghĩa là việc thiện lành, việc làm tốt đẹp, khôn khéo. Người 

làm phước bằng tâm thiện, là trạng thái tâm tốt đẹp, trong sạch, thanh tịnh. 

Phước (Puñña) nghĩa là trạng thái tâm trong sạch, thanh tịnh. Phước là công 

cụ tẩy trừ trạng thái cấu uế phiền não làm cho tâm trong sạch. 

Có câu Pāḷi định nghĩa danh từ Puñña: 

Attano santānaṃ punāti sodhetī’ti = puññaṃ: Trạng-thái làm cho tâm của mình 

trong sạch gọi là phước. 

Phước (Puñña) nghĩa là sự an lạc tiến hóa hay có nghĩa hành vi tốt đẹp chân 

chánh của thân, khẩu, ý như việc làm bố thí, trì giới, tu thiền… 

Phước gồm có phước nhân và phước quả. Khi nói đến phước nhân, đó là 

cách làm việc tốt, hành động thiện lành mà chúng ta thực hiện. Khi nói đến phước 



2 
 

quả, đó là kết quả tốt đẹp của hành động thiện lành, là sự thọ hưởng những điều 

lợi ích, an lạc, hạnh phúc, may mắn ở đời hiện tại và ở đời sau hay hưởng hạnh 

phúc của sự giải thoát. 

Trong kinh Tăng Chi, chương Tám Pháp, Phẩm Bố Thí (AN 8. 36), đức 

Phật dạy về Phúc Hành Tông (puññakiriyavatthu) có 3 điều cơ bản là: 

1) Bố thí (Dānamaya). 

2) Trì giới (Sīlamaya). 

3) Tu tiến (Bhāvanāmaya). 

Bố thí là nhân tạo phước vật chất, Trì giới là nhân tạo phước đức, Tu tiến 

là nhân tạo phước trí tuệ. 

Trong sớ giải, đã thêm bảy điều nữa thành Thập Phúc Hành Tông, đó là: 

1) Bố thí (Dānamaya). 

2) Trì giới (Sīlamaya). 

3) Tu tiến (Bhāvanāmaya). 

4) Cung kính (Apacāyanamaya). 

5) Phục vụ (Veyyāvaccamaya). 

6) Hồi hướng phước (Pattidānamaya). 

7) Tùy hỷ phước (Pattānumodanāmaya). 

8) Thính pháp (Dhammassavanamaya). 

9) Thuyết pháp (Dhammadesanāmaya). 

10) Cải chánh tri kiến (Diṭṭhujukatamaya). 

Trong mười việc phước thiện này tạo ra Phước vật, Phước đức và Phước trí.  

Nhóm pháp tạo Phước vật có 3 điều là:  

- Bố thí (Dāna).  

- Hồi hướng phước (Pattidāna). 

- Tùy hỷ phước (Pattānumodanā).  

Nhóm pháp tạo Phước đức có 3 điều là:  

- Trì giới (Sīla). 



3 
 

- Cung kính (Apacāyana). 

- Phục vụ (Veyyāvacca). 

Nhóm pháp tạo Phước trí có 3 điều là:  

- Tu tiến (Bhāvanā).  

- Thính pháp (Dhammassavana). 

- Thuyết pháp (Dhammadesanā) 

Riêng về điều Cải chánh tri kiến (Diṭṭhujukata) thì gọi là pháp tạo cả ba 

loại phước, vì có tri kiến chân chánh sẽ giúp cho bố thí, trì giới và tu tiến được 

thanh tịnh. 

B. Nội Dung: 

I. Bố Thí (Dāna):  

1. Định nghĩa: 

Bố Thí (Dāna, Tàu âm là Đàn-na), Dāna xuất phát từ ngữ “Dā”, nghĩa là sự 

cho, biếu, tặng, ban bố, hiến, dâng cúng, cúng dường. Bố thí là một hạnh lành, 

là hành động chia sẻ với tâm hào phóng, rộng rãi, sự cho đi mà không mong nhận 

lại. Bố thí là nhân thiện cho quả an vui. Bố thí giúp loại bỏ tâm xan tham, bỏn 

xẻn.  

Khi một người dứt bỏ được tâm xan tham, keo kiết bỏn sẻn thì mới có thể 

bố thí được, do vậy, bố thí là một việc làm tốt đẹp, cao quí. Không phải ai cũng 

làm việc bố thí được, và không phải lúc nào cũng bố thí được. 

Bố thí (dāna) còn được gọi là xả tài (cāga) hay thí xả (pariccāga). Bố thí là 

hạnh tu Ba la mật đầu tiên trong mười pháp Ba la mật.  

Bố thí là một trong bốn pháp nhiếp phục nhân tâm, đó là bố thí, ái ngữ, lợi 

hành và đồng sự.  

Bố thí là một trong bảy loại tài sản cao quý nhất, đó là Tín tài, giới tài, tàm 

tài, quý tài, văn tài, thí tài, tuệ tài. 

2. Phân tích: 



4 
 

Điều kiện Bố thí:  

Để thành tựu phước bố thí, phải hội đủ ba điều kiện: 

a) Tư niệm thí hay Tác ý thí (cetanādāna).  

b) Vật thí (vatthudāna). 

c) Đối tượng thí (paṭigāhakadāna). 

1) Tư niệm thí hay Tác ý thí (cetanādāna): 

Là sự chủ ý làm việc bố thí, sự cố ý bố thí, khởi lên thiện ý rằng: Ta sẽ bố 

thí, ta sẽ cho, tặng… Tác ý (cetanā) bố thí là Sở hữu Tư đồng sanh trong tâm 

thiện tạo ý nghiệp thiện bố thí. Khi thiện ý khởi lên bố thí trong tâm rồi, người 

thí chủ phát ngôn bằng lời rằng tôi cho, tặng, dâng cúng và đồng thời thân hành 

động đem vật thí ra cho, tặng, dâng đến cá nhân người đó hay một tập thể. Như 

vậy, người thực hành hạnh bố thí tạo đủ cả ba nghiệp thiện là thân nghiệp thiện, 

khẩu nghiệp thiện và ý nghiệp thiện.  

Khi làm việc bố thí để thành tựu việc phước rộng lớn cần phải hội đủ Tam tư 

(cetanā): 

a) Tư tiền (pubbacetanā): là sự chủ tâm trước khi làm, tức là khởi lên tác ý bố 

thí, có thiện ý, có chủ ý bố thí trước khi làm. 

b) Tư hiện (muñcanacetanā): là sự chủ tâm trong khi làm, tức là khởi lên tác 

ý bố thí, có thiện ý, có chủ ý bố thí trong khi đang làm. 

c) Tư hậu (aparacetanā): là sự chủ tâm sau khi làm, tức là khởi lên tác ý, có 

thiện ý, chủ tâm nhớ lại hoan hỷ việc bố thí sau khi làm xong. 

Cả ba Tư niệm thí: Tư tiền, Tư hiện và Tư hậu không phải thường xuyên 

trong một lúc có đủ cả 3 tư. Đôi khi có Tư tiền nhưng lại không có Tư hiện, Tư 

hậu. Đôi khi có Tư hiện nhưng lại không có Tư tiền, Tư hậu. Đôi khi có Tư tiền 

và Tư hiện nhưng lại không có Tư hậu. Đôi khi có Tư hiện và Tư hậu nhưng lại 

không có Tư tiền. Đôi khi có Tư tiền và Tư hậu nhưng lại không có Tư hiện. Đôi 

khi cũng có đầy đủ cả 3 Tư. 

Trong cả 3 Tư này, nếu nói theo việc sanh khởi dễ dàng hoặc khó khăn thì 

Tư hiện dễ sanh khởi, Tư hậu khó sanh khởi. Cho nên nếu Tư sanh lên không đủ 



5 
 

3 thời như đã trình bày thì việc bố thí thường không có thù thắng. Vì vậy, nên 

tinh cần làm cho cả 3 thời hoàn hảo thì việc bố thí thường cho quả thù thắng. 

Lại nữa, bố thí với tâm thiện hợp với trí tuệ, có quả phước thù thắng hơn 

tâm thiện ly trí, thiếu trí tuệ. Bố thí với tâm thiện sanh khởi mau lẹ có quả phước 

trổ mau hơn bố thí với tâm thiện sanh khởi chậm chạp. 

Mặc dù Bố thí được thực hiện đầy đủ tam Tư nhưng khi bố thí với tâm 

thiện ly trí, thiếu trí tuệ thì quả phước kém thù thắng. 

Trường hợp Bố thí được thực hiện có đầy đủ tam Tư và với một tâm thiện 

hợp trí tuệ thì việc bố thí thành tựu quả phước thù thắng nhất.  

2) Vật thí (vatthudāna):  

Có hai loại bố thí là:  

- Bố thí tài vật (āmisadāna). 

- Bố thí pháp (dhammadāna).  

Trong kinh Tăng chi Đức Phật dạy:  

Này các Tỷ-kheo, có hai loại bố thí này. Thế nào là hai? Bố thí tài vật và 

bố thí pháp. Những pháp này, này các Tỷ-kheo, là các loại bố thí.  

Tối thắng trong hai loại bố thí này, này các Tỷ-kheo, tức là Pháp thí. (AN. XIII 

Phẩm Bố thí) 

a) Bố thí tài vật (āmisadāna): là bố thí tài sản vật chất. 

Theo Luật Tạng, Vật thí là bốn món vật dụng (paccayadāna) là: y phục 

(cīvara), vật thực (piṇḍapāta), trú xứ (senāsana), thuốc trị bệnh (gilānabhesajja). 

Nói theo Kinh Tạng, Vật thí có mười thứ là: thức ăn (aṇṇa), nước uống 

(pāna), y phục (vattha), xe thuyền (yāna), bông hoa (mālā), vật thơm (gandha), 

vật thoa (vilepana), giường ghế (seyyā), chỗ ở (āvasatha), đèn đuốc (padīpa). 

Nói theo Vi Diệu Pháp, Vật thí có sáu thứ là: sắc (rūpa), thinh (sadda), 

hương (gandha), vị (rasa), xúc (phoṭṭhabba) và pháp (dhamma). 



6 
 

Vật bố thí phải thanh tịnh, trong sạch, hợp theo pháp và luật, là những tài 

sản phát sanh từ nghề nghiệp lương thiện, chân chánh. Vật bố thí thanh tịnh là 

yếu tố giúp thành tựu phước báu trọn vẹn. 

b) Bố thí pháp (dhammadāna): là giảng dạy chánh pháp, thuyết pháp, dạy 

thiền, ấn tống Tam tạng kinh điển, biên soạn, dịch kinh sách lời Phật dạy… 

Đức Phật dạy trong kinh Tương Ưng, Phẩm thiêu cháy (SN 1.42):  

“Cho ăn là cho lực.  

Cho mặc là cho sắc.  

Cho xe là cho lạc.  

Cho đèn là cho mắt.  

Ai cho chỗ trú xứ. 

Người ấy cho tất cả. 

Ai giảng dạy chánh pháp. 

Vị ấy cho bất tử.” 

Bố thí pháp là sự bố cao quý nhất, vì bố thí pháp giúp cho người khác hiểu 

được chân lý, thoát khỏi phiền não đau khổ, sống an lạc ngay hiện tại và đạt đến 

sự giải thoát hoàn toàn. Đức Phật dạy trong pháp cú kinh: bố thí pháp thắng tất 

cả mọi thí. 

“Sabbadānaṃ dhammadānaṃ jināti, 

Sabbarasaṃ dhammaraso jināti, 

Sabbaratiṃ dhammarati jināti, 

Taṇhakkhayo sabbadukkhaṃ jināti.” (Dhp.354) 

Pháp thí, thắng mọi thí! 

Pháp vị, thắng mọi vị!  

Pháp hỷ, thắng mọi hỷ! 

Ái diệt, thắng mọi khổ. 

3) Đối tượng thí (paṭigāhaka):  



7 
 

Là người nhận vật thí, bất cứ ai cũng có thể là đối tượng thí hay người thọ 

thí được cả. 

Đối tượng thí có hai là: Cá nhân thí (paṭipuggalika) và Tập thể thí (saṅghika):  

a) Cá nhân thí (paṭipuggalika):  

Là bố thí đến một cá thể, một người hay một con vật, như Đức Phật, vị tỳ 

kheo, vị tỳ kheo ni, ông bà, cha mẹ, thầy tổ, người nghèo … 

Trong Kinh Phân Biệt Cúng Dường (Dakkhiṇāvibhaṅgasutta), Đức Phật 

dạy cá nhân thí có 14 đối tượng: 

1) Bố thí các đức Như Lai, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác.  

2) Bố thí các vị Ðộc Giác Phật. 

3) Bố thí các bậc A-la-hán, đệ tử Như Lai. 

4) Bố thí các vị trên con đường chứng quả A-la-hán.   

5) Bố thí các vị chứng quả Bất lai.  

6) Bố thí các vị trên con đường chứng quả Bất lai.  

7) Bố thí các vị chứng quả Nhất lai. 

8) Bố thí các vị trên con đường chứng quả Nhất lai. 

9) Bố thí các vị chứng quả Dự lưu. 

10) Bố thí các vị trên con đường chứng quả Dự lưu. 

11) Bố thí những vị ngoại học (bāhiraka) đã ly tham trong các dục vọng.  

12) Bố thí những phàm phu gìn giữ giới luật.  

13) Bố thí những phàm phu theo ác giới.   

14) Bố thí các loại bàng sanh. 

Mười bốn loại cá nhân thí kể theo thứ tự có được công đức phước báu từ ít 

đến nhiều vô lượng. Đức Phật dạy trong Kinh Phân Biệt Cúng Dường như sau: 

- Tại đây, này Ananda, sau khi bố thí cho các loại bàng sanh, đem lại trăm 

phần công đức.  

- Bố thí cho những phàm phu theo ác giới, đem lại ngàn phần công đức.  

- Bố thí cho các phàm phu gìn giữ giới luật, đem lại trăm ngàn lần công đức.  

- Bố thí cho các người ngoại học đã ly tham trong các dục vọng, đem lại trăm 

ngàn ức lần công đức. 

- Bố thí cho các vị trên con đường chứng quả Dự lưu, đem lại vô số vô lượng 

công đức.  



8 
 

- Còn nói gì đến những vị đã chứng quả Dự lưu.  

- Còn nói gì đến những vị trên con đường chứng quả Nhất lai.  

- Còn nói gì đến những vị đã chứng quả Nhất lai.  

- Còn nói gì đến những vị trên con đường chứng quả Bất lai.  

- Còn nói gì đến những vị đã chứng quả Bất lai.  

- Còn nói gì đến những vị trên con đường chứng quả A-la-hán 

- Còn nói gì đến những vị đã chứng quả A-la-hán, đệ tử Như Lai.  

- Còn nói gì đến những vị Ðộc Giác Phật.  

- Còn nói gì đến các Như Lai, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác. 

b) Tập thể thí (saṅghika):  

Là bố thí đến một đoàn thể, một nhóm người, như bố thí đến trại trẻ mồ 

côi, trại dưỡng lão, trại cùi … hoặc cúng dường đến Tăng chúng.  

Về việc cúng dường tập thể Tăng chúng, trong Kinh Phân Biệt Cúng 

Dường, Đức Phật dạy 7 loại cúng dường Tăng chúng: 

1) Bố thí cho cả hai Tăng chúng với đức Phật là vị cầm đầu.  

2) Bố thí cho cả hai Tăng chúng, sau khi đức Phật đã nhập diệt. 

3) Bố thí cho chúng Tỷ kheo.  

4) Bố thí cho chúng Tỷ kheo ni.  

5) Bố thí cho một số Tỷ kheo và một số Tỷ kheo ni. 

6) Bố thí cho một số Tỷ kheo. 

7) Bố thí cho một số Tỷ kheo ni. 

Đức Phật dạy bố thí đến tập thể Tăng chúng phước báu nhiều hơn cá nhân 

thí. Hoàng hậu Mahāpajāpati Gotami tự tay dệt vải may bộ y dâng cúng đến Đức 

Phật nhưng Đức Phật không thọ nhận, Ngài đã khuyên Hoàng hậu dâng bộ y đến 

Tăng chúng để được phước báu nhiều hơn. 

Hình thức Bố thí: 

Xét về thái độ bố thí thì có hai hình thức Bố thí: 

a) Bố thí tế độ (saṅgahavasa): là thái độ bố thí với tâm bi mẫn, thương xót 

giúp đỡ chúng sanh bất hạnh, mong xoa dịu nỗi khổ đau của chúng sanh 

ấy, như bố thí đến người nghèo khổ, các loài thú… 



9 
 

b) Bố thí cúng dường (pūjavasa): là thái độ bố thí với tín tâm, dâng cúng với 

tâm trong sạch, cung kính, như là cúng dường đến đức Phật, các bậc sa-

môn, các bậc ân nhân cha mẹ, thầy tổ…hay cúng dường Tam Bảo bằng sự 

thực hành pháp. 

Cung cách bố thí:  

Trong Tăng Chi Kinh (A.III.171), Đức Phật dạy về cung cách bố thí của 

bậc hiền trí có năm là:  

1. Bố thí có tôn trọng (Sakkaccaṃ deti): là bố thí với tâm cung kính, tôn trọng 

người nhận. 

2. Bố thí có suy nghĩ (Cittīkatvā deti): là có chủ tâm bố thí, suy xét đến nghiệp 

quả, hay có tư tiền, tư hiện và tư hậu. 

3. Bố thí tự tay (Sahatthā deti): là tự chính mình bố thí, chớ không sai bảo hay 

giao phó người khác làm. 

4. Bố thí đồ không quăng bỏ (Anapaviddhaṃ deti): là bố thí vật tốt đẹp mình 

đang dùng xài, vật quí trọng, không phải là vật dư thừa hư cũ. 

5. Bố thí có nhìn tương lai (Āgamanadiṭṭhiko deti): là bố thí với tâm hướng 

đến mục đích thành tựu quả an vui, giải thoát. 

Bố thí hợp thời: 

Trong Tăng Chi Kinh (A.III.171), Đức Phật dạy về 5 sự bố thí hợp thời: 

1. Bố thí cho người mới đến (Āgantukassa dānaṃ deti): khi khách đến nhà 

tiếp đãi chỗ ăn chỗ ở, hay hộ độ cúng dường đến vị khách tăng. 

2. Bố thí cho người sắp đi xa (Gamikassa dānaṃ deti): biếu tặng vật dụng, 

thức ăn thức uống cho người sắp đi xa, hay hộ độ dâng cúng đến vị tỳ-kheo 

sắp rời khỏi địa phương, gọi là bố thí hợp thời. 

3. Bố thí đến người bệnh (Gilānassa dānaṃ deti): giúp đỡ tịnh tài, vật thực, 

thuốc men cho người đang bị bịnh nặng hay dâng cúng đến vị tỳ-kheo đang 

bị bệnh, gọi là bố thí hợp thời. 

4. Bố thí lúc nạn đói (Dubbhikkhe dānaṃ deti): Trong lúc đói kém, chia sẻ bố 

thí vật thực, thức uống, y phục hoặc cúng dường các tỳ-kheo địa phương, 

gọi là bố thí hợp thời. 



10 
 

5. Dành ưu tiên cho các bậc giới hạnh những gì đầu mùa như trái cây mới 

có... (Yāni tāni navasassāni navaphalāni tāni paṭhamaṃ sīlavantesu patiṭ-

ṭhāpeti). Đó gọi là bố thí hợp thời. 

Tâm lý bố thí:  

Giá trị của sự bố thí tùy vào tâm lý bố thí của người cho. Có tám tâm lý bố 

thí (A.IV.236) như sau: 

1) Do thương mà bố thí (chandā dānaṃ deti): vì thương yêu người nào đó nên 

biếu tặng cho người ấy quà phẩm hoặc tiền bạc. 

2) Do ghét mà bố thí (dosā dānaṃ deti): vì bực bội do bị xin xỏ quấy rầy nên 

bố thí cho yên, hoặc vì muốn sỉ nhục mà bố thí, hoặc vì ghét người này mà 

đem cho người khác. 

3) Do dốt nát mà bố thí (mohā dānaṃ deti): Do không nhận thức tính thiện 

pháp của bố thí, không nghĩ đến mục đích gì, chỉ là ai xin thì cho vậy thôi. 

4) Do sợ mà bố thí (bhayā dānaṃ deti): khi bị đe dọa, hoặc bị áp bức, hoặc 

yếu thế nên phải cho tài sản để yên thân. 

5) Do truyền thống mà bố thí (kulavaṃsā dānaṃ deti): Trong gia đình truyền 

thống bố thí, nên người ấy rộng rãi xả tài vì nghĩ rằng ta không nên làm 

mất truyền thống gia đình. 

6) Do mục đích sanh thiên mà bố thí (Sugati-upapannatthāya dānaṃ deti): Bố 

thí mong được sanh về cõi trời, nghĩ rằng sau khi bố thí ta chết sẽ sanh 

thiên. 

7) Do mục đích tâm an vui mà bố thí (cittapa-sīdanatthāya dānaṃ deti): vì 

thấy rằng khi ta bố thí đem lại niềm vui cho kẻ khác thì ta được an vui. 

8) Do mục đích trang bị cho tâm mà bố thí (cittaparikkhāratthaṃ dānaṃ deti): 

người bố thí với tâm cầu giải thoát, muốn trang bị cho tâm, làm cho tâm 

được thuần thục, làm cho tâm trong sáng khỏi cấu uế xan tham nên bố thí. 

Trong tám tâm lý bố thí ấy chỉ có Sự bố thí vì mục đích trang bị tâm là sự 

bố thí cao quí, Sự bố thí vì mục đích tâm an vui cũng là sự bố thí tốt đẹp.  

Sự bố thí vì truyền thống và sự bố thí vì mục đích sanh thiên, cũng được 

bậc trí trong đời chấp nhận, nhưng không xem là thù thắng. 

Hữu lậu thí (vattanissita dāna) và vô lậu thí (vivattanissita dāna). 



11 
 

a) Hữu lậu thí: là bố thí với tâm mong cầu thọ hưởng quả an vui trong thế 

gian, như mong đạt được tài sản, giàu sang, địa vị, được xinh đẹp, được 

sanh thiên … 

b) Vô lậu thí: là bố thí với tâm xả ly, từ bỏ chỉ cầu mong đạt được sự chứng 

ngộ đạo, quả, Níp bàn, chấm dứt sanh tử luân hồi, gọi là vô lậu thí.  

3. Quả Phúc của Sự Bố thí:  

Hạnh bố thí thành tựu nhiều lợi lạc cho thí chủ. Nhưng tùy theo hạnh bố 

thí mà có được những quả lợi ích khác nhau.  

Hạnh bố thí có những quả báu, lợi ích khác nhau tùy theo vật thí, tâm lý bố 

thí, cung cách bố thí v.v… 

Bố thí vật thực sẽ thành tựu 5 điều lợi lạc đến thí chủ (A.III.42): 

1) Hưởng tuổi thọ nhơn thiên, vì thí thực giúp cho người khác được kéo dài 

sự sống. 

2) Hưởng dung sắc nhơn thiên, vì thí thực giúp cho người khác nuôi thân xinh 

tốt. 

3) Hưởng an vui nhơn thiên, vì thí thực giúp cho người khác ngăn được cảm 

thọ đói khổ. 

4) Hưởng sức lực nhơn thiên, vì thí thực giúp cho người khác có sức khỏe 

sung mãn. 

5) Hưởng biện tài nhơn thiên, vì thí thực giúp cho người khác bồi dưỡng trí 

tuệ. 

Quả bố thí thành tựu theo tâm lý bố thí (A.A.257) có 5 sự kiện là: 

1) Người bố thí vì thương, vì ghét, vì dốt nát, vì sợ thì quả báo về sau rất kém, 

có tài sản không đáng kể, không thể sanh ở cõi trời. 

2) Người bố thí vì giữ truyền thống thì thường đạt đến tài sản trong cõi nhơn 

loại thôi. 

3) Người bố thí vì mong sanh thiên thì được đạt đến tài sản chư thiên. 

4) Người bố thí vì để tâm an vui thì có thể đạt đến hai loại tài sản là tài sản 

nhơn loại (manussa-sampatti), tài sản chư thiên (devasampatti). 



12 
 

5) Người bố thí để trang bị cho tâm, làm trang nghiêm tâm, cầu sự giải thoát 

thì sẽ được tài sản thánh nhân hay thành tựu Níp bàn (nibbānasam-patti), 

nếu thí chủ chưa chứng đạt Níp bàn mà còn luân hồi sanh tử thì vẫn được 

tài sản chư thiên và tài sản nhân loại. 

Quả bố thí thành tựu theo cung cách bố thí (A.III.172) có 5 điều là: 

1) Bố thí bằng niềm tin, được quả báo tương lai giàu có và xinh đẹp khả ái. 

2) Bố thí tôn trọng, được quả tương lai giàu có và nhiều người qui phục. 

3) Bố thí hợp thời, được quả tương lai giàu có và các nhu cầu được đáp ứng 

đầy đủ đúng lúc. 

4) Bố thí tâm không gượng ép, được quả tương lai giàu có và hưởng thụ với 

tâm thoải mái mãn nguyện. 

5) Bố thí không gây tổn hại mình và người, được quả tương lai giàu có và giữ 

vững được tài sản; không bị phá sản bởi lửa, nước, vua, kẻ cướp, hay người 

thừa kế. 

Quả báo thiết thực của sự bố thí (A.III.38) có năm điều là: 

Trong kinh Tăng chi Đức Phật giảng cho tướng quân Sīha về quả thiết thực 

hiện tại của Bố thí có 5 điều: 

1) Được nhiều người thương yêu kính mến. 

2) Được các bậc thiện trí thức giao hảo. 

3) Danh thơm tiếng tốt lan truyền 

4) Có tâm dạn dĩ tự tại khi đến giữa các hội chúng. 

5) Sau khi mạng chung được sanh vào nhàn cảnh cõi trời. 

Lợi ích của Bố thí:  

Trong kinh Tăng chi, Đức Phật giảng cho các vị tỳ kheo về 5 lợi ích của 

Bố thí: 

Này các Tỷ-kheo, có năm lợi ích này của bố thí. Thế nào là năm?  

1) Ðược nhiều người ái mộ, ưa thích. 

2) Được bậc Thiện nhân, Chân nhân thân cận.  



13 
 

3) Tiếng đồn tốt đẹp được truyền đi.  

4) Không có sai lệch pháp của người gia chủ.  

5) Khi thân hoại mạng chung được sanh lên cõi lành, Thiên giới.  

Những pháp này, này các Tỷ-kheo, là lợi ích của bố thí. 

Trong pháp cú kinh, Đức Phật dạy về nhân quả của sự bố thí và không bố thí 

rằng:  

Na ve karayirā devalokaṃ vajanti. 

Bālā have nappasaṃsanti dānaṃ 

Dhīro ca dānaṃ anumodamāno. 

Teṅeva so hoti sukhī parattha. (Dhp. 177) 

“Keo kiết không sanh thiên. 

Kẻ ngu ghét bố thí. 

Người trí thích bố thí. 

Đời sau được hưởng lạc.” (Pc. 177) 

Tóm lại:  

Bố thí là một thiện pháp, là pháp tu căn bản tạo thiện nghiệp đem lại sự lợi 

ích, an lạc cho mình ngay trong hiện tại và đem lại lợi ích an vui cho tha nhân, 

được hưởng quả an lạc nhân thiên. Mọi ước nguyện được thành tựu nhờ vào 

phước thiện bố thí. Phước báu của sự bố thí luôn theo người thí chủ như bóng 

theo hình mọi nơi. Phước Bố thí trợ giúp thành tựu đạo quả, Níp Bàn. 

II. Trì Giới (Sīla): 

Định nghĩa: 

a) Giới là gì? 

Giới (Sīla) là nền tảng đạo đức, là quy tắc sống tốt đẹp về hành động của 

thân và khẩu. 

Giới (Sīla) có nhiều ý nghĩa: 



14 
 

❖ Giới là sự cố ý từ bỏ các việc ác, tránh xa thân ác hạnh (kāyaduccarita) và 

khẩu ác hạnh (vacīduccarita). Hay Giới (Sīla) là sự cố ý thọ trì gìn giữ giới 

luật trong sạch. 

❖ Giới là sự tiết chế, ngăn trừ (virati) thân, khẩu ác hạnh, là tánh giới phần 

(viraticetasika) gọi là sở hữu giới phần có 3: Chánh Ngữ (sammāvācā), 

Chánh Nghiệp (sammākammanto), Chánh Mạng (sammā-ājīvo). Ba sở hữu 

giới phần này ngăn trừ các ác bất thiện pháp. 

Theo Sớ giải Atthasālinī, sự tiết chế, ngăn trừ (virati) ác hạnh có 3 trường hợp: 

1) Tiết chế do đối đầu (sampattavirati). 

2) Tiết chế do thọ giới (samādānavirati). 

3) Tiết chế do đoạn trừ (sammucchedavirati). 

1. Tiết chế do đối đầu (sampattavirati) hoặc tiết chế tự nhiên hay giới tự nhiên. 

Là sự giữ giới tự nhiên, không cố ý, giới phát sanh một cách tự nhiên trong 

khoảnh khắc tiếp xúc với đối tượng đang hiện hữu, không phải do nguyện giữ 

giới. Một người ngăn chặn, kiêng tránh làm điều ác, như tránh trộm cắp, tránh 

sát sanh hay tránh nói dối ở những khoảnh khắc nào đó trong cuộc sống, do suy 

nghĩ đến dòng dõi, địa vị, tuổi tác, giáo dục, hoặc cá tính, tập quán kiếp trước, 

v.v… nên không làm điều ác. 

2. Tiết chế do thọ giới (samādānavirati) hay Giới thọ trì: 

Là sự tiết chế, kiêng tránh làm điều ác do phát nguyện thọ trì giới luật, như 

nguyện thọ trì ngũ giới, bát giới hay thập giới… 

3. Tiết chế do đoạn trừ (sammucchedavirati) hay Giới đoạn lậu: 

Là sự tiết chế đoạn trừ tận gốc rễ phiền não, do năng lực của Thánh Đạo 

Tuệ. Đây là giới của các bậc Thánh. Giới này phát sinh một cách tự động, 

không cần phải thọ, không cần cố gắng, thuần tịnh, không bị gián đoạn, không 

tỳ vết, và kéo dài suốt đời. 

❖ Giới là sự thu thúc, chế ngự (saṃvara). Sự thu thúc, phòng hộ có 5 cách:  

1) Biệt giải thoát thu thúc giới (Pāṭimokkhasaṃvarasīla), là sự phòng hộ bằng 

giới bổn. 



15 
 

2) Niệm thu thúc giới (Saṭisaṃvarasīla) là sự phòng hộ bằng chánh niệm khi 

sáu căn tiếp xúc với sáu cảnh. 

3) Trí thu thúc giới (Ñāṇasaṃvarasīla): là sự phòng hộ bằng trí tuệ quán tưởng 

khi thọ dụng tứ vật dụng. 

4) Nhẫn thu thúc giới (Khantisaṃvarasīla): là sự phòng hộ bằng nhẫn nại, có 

sự nhẫn nại khi gặp hoàn cảnh khó khăn, nhẫn nại với thời tiết khắc nghiệt, 

nhẫn nại với những lời mắng chửi, phỉ báng, vu khống… 

5) Cần thu thúc giới (Viriyasaṃvarasīla): là sự phòng hộ bằng tinh tấn, là tinh 

tấn loại bỏ dục tư duy, sân tư duy và hại tư duy. Sự tinh tấn nuôi mạng 

thanh tịnh cũng nằm trong ý nghĩa cần thu thúc. 

❖ Giới là sự không vi phạm (avitikkamo sīlaṃ): nghĩa là sự gìn giữ giới luật, 

không vi phạm các điều học đã thọ trì.  

b) Ý nghĩa của Giới: 

Giới có ý nghĩa là sự kết hợp (Sīlana). Sự kết hợp có 2 nghĩa: 

i) Giới có ý nghĩa là phối hợp (samādhāna), là chỉ sự không bất nhất trong ba 

nghiệp thân, khẩu và ý nhờ giới hạnh. Ý nghiệp thanh tịnh thì thân nghiệp 

và khẩu nghiệp cũng thanh tịnh. 

ii) Giới có ý nghĩa là nâng đỡ (upadhārana), nghĩa là giới là nền tảng (ādhāra) 

nâng đỡ những thiện pháp, hỗ trợ cho định, tuệ, đạo quả phát sanh. 

Như có Pāḷi chú giải rằng: “Sīlayati kusaladhamme upadhāretīti = sīlaṃ”: 

Trạng-thái nào có khả năng làm nền tảng cho các thiện-pháp phát sinh như định 

(samādhi), tuệ (paññā), giải-thoát (vimutti), giải-thoát tri-kiến 

(vimuttiñāṇadassana), trạng-thái ấy gọi là giới.   

❖ Giới có ý nghĩa là sự mát mẻ, thanh lương, vì giới làm cho thân tâm mát 

mẻ do bất hối. 

Trì giới là nhân phát sanh phước đức. Trì giới là một thánh sản trong bảy 

thánh sản. Và Trì giới là pháp Ba la mật thứ hai trong mười pháp Ba la mật. 

c) Yếu tố trì giới:  

Có hai yếu tố giúp giữ giới hạnh trong sạch:  



16 
 

- Tàm (hiri) là sự hổ thẹn tội lỗi. Nhờ có sự hổ thẹn tội lỗi nên không dám 

làm điều ác, giúp cho việc giữ giới luật được thanh tịnh. 

- Quý (ottappa) là sự ghê sợ tội lỗi. Nhờ có sự ghê sợ tội lỗi nên không dám 

làm điều ác, giúp cho việc giữ giới luật được thanh tịnh. 

Phân Loại Giới: 

Giới (Sīla) nói một cách rộng rãi được chia làm hai loại là: Giới hành 

(cārittasīlaṃ) và Giới tránh (vārittasīlaṃ). 

1. Giới hành (cārittasīlaṃ):  

Giới hành là những giới hạnh nên thực hành đã được đức Phật dạy, đó là 

những phận sự, bổn phận của con cái đối với cha mẹ, bổn phận cha mẹ đối với 

con cái, bổn phận trò đối với thầy, bổn phận thầy đối với trò…  

2. Giới tránh (vārittasīlaṃ):  

Giới tránh là giới nên kiêng tránh, nghĩa là thọ trì gìn giữ các giới luật đã 

được Đức Phật chế định, như tránh xa sự sát sanh, trộm cắp... 

Giới có bốn loại là:  

a) Giới Tỳ kheo (Bhikkhusīla) có 227 giới 

b) Giới Tỳ kheo ni (Bhikkhunīsīla) có 311 giới 

c) Giới Sa di, Sa di ni (Sāmaṇera, Sāmaṇerī): gồm có 10 điều học 

(sikkhāpada), 10 điều hành phạt (daṇḍakamma), 10 điều trục xuất 

(nāsanaṅga) và 75 điều ưng học pháp (sekhiyadhamma). 

d) Giới tại gia (gahaṭṭhasīlaṃ) gồm có: Ngũ giới (pañcasīla), Bát quan 

trai giới (Uposathasīla), và Trì mạng giới (Ājīvaṭṭhamakasīla). 

Ngũ giới (pañcasīla):  

Ngũ giới gọi là thường giới (niccasīla), là giới cần kiêng tránh, người tại 

gia cư sĩ gìn giữ ngũ giới cho được trong sạch để ngăn trừ thân ác nghiệp và 

khẩu ác nghiệp. Ngũ giới (pañcasīla) là: 

1) Cố ý tránh xa sự sát sanh (pāṇātipātā veramaṇī). 

2) Cố ý tránh xa sự trộm-cắp (adinnādānā veramaṇī). 



17 
 

3) Cố ý tránh xa sự tà-dâm (Kamesu-micchācārā veramaṇī). 

4) Cố tránh xa sự nói-dối (musāvādā veramaṇī). 

5) Cố ý tránh xa sự dễ duôi uống rượu và các chất say 

(Surāmerayamajjappamādaṭṭhānā veramaṇī). 

Sự Nguyện Thọ Giới:  

Sự nguyện thọ ngũ giới có hai trường hợp:  

1) Cách nguyện thọ các điều học cùng nhau.  

Là nguyện chung 5 giới như: Pañcasīlaṃ samādiyāmi “Tôi xin nguyện thọ 

cả năm giới”. 

2) Cách nguyện thọ các điều học riêng biệt từng điều. 

Là nguyện đọc riêng từng giới như: Paṇātipātā veramaṇī sikkhāpadaṃ 

samādiyāmi. Con xin vâng giữ điều học là cố ý tránh xa sự sát sanh… 

Giới tránh xa sự sát sanh: 

Sát sanh là cắt đứt mạng sống của chúng sanh khác, gây ra đau khổ cả thân 

lẫn tâm cho chúng sanh khác. Sát sanh tạo ra thân ác nghiệp. 

Đức Phật dạy: 

“Mọi người sợ hình phạt, 

Mọi người thích sống còn; 

Lấy mình làm ví dụ, 

Không giết, không bảo giết.” (Pc. 130) 

Phạm giới sát sanh hội đủ 5 chi (aṅga) là: 

a. Pāṇo: chúng sanh, sinh vật có thức tánh. 

b. Pāṇasaññitā: biết rõ đó là chúng sanh. 

c. Vadhakacittaṃ: có tâm muốn giết hại. 

d. Upakkamo: cố sức giết / ráng sức giết. 

e. Tena maranaṃ: chúng sanh đã chết do sự cố giết ấy. 

Hội đủ năm chi này mới gọi là đứt giới. Nếu chỉ hành động thiếu một hai 

chi thì gọi là giới lủng rách, giới bất tịnh thôi. 



18 
 

Mặt khác, giới sát sanh bị phạm do 2 sở hành (payoga) là: phạm do tự mình 

hành động (Sahatthikappayoga) và phạm do bảo kẻ khác làm 

(āṇattikappayoga).  Ở đây có nghĩa là tự mình sát sanh hay xúi bảo người khác 

sát sanh cũng đều gọi là phạm giới sát sanh. 

Nguyên nhân của sự sát sanh: 

Nguyên nhân chính khiến cho hành động sát sanh là do ba nhân bất thiện: 

nhân tham, nhân sân và nhân si sai khiến cho hành động sát sanh. 

Đức Phật dạy trong Tăng Chi Kinh (AN 8.174): Này các Tỷ-kheo, Ta nói 

sát sanh có ba: do nhân tham, do nhân sân, do nhân si. 

Quả phước của không sát sanh: 

Giữ giới không sát sanh là nuôi dưỡng tâm Từ (mettā) và loại trừ tâm sân 

hận, loại bỏ sự hận thù.  

Đức Phật dạy: Người từ bỏ sát sanh, không tạo ra sợ hãi hận thù trong hiện 

tại, không tạo ra sợ hãi hận thù ngay trong tương lai, không khiến tâm cảm thọ 

khổ ưu. Người từ bỏ sát sanh, làm lắng dịu sợ hãi hận thù này. (AN10.92) 

Một đoạn kinh khác, Đức Phật dạy: Ðầy đủ ba pháp này, này các Tỷ-kheo, 

tương xứng như vậy được sanh thiên giới. Thế nào là ba?  

Tự mình từ bỏ sát sanh, khích lệ người khác từ bỏ sát sanh, tùy hỷ sự từ bỏ 

sát sanh. Ðầy đủ ba pháp này, này các Tỷ-kheo, tương xứng như vậy, được sanh 

thiên giới. (AN 3.153) 

Trong Chú giải Khuddakapātha giảng giải việc giữ giới không sát sinh có 23 quả 

phước: 

1) Được trường thọ 

2) Thân không tàn tật 

3) Ít bệnh hoạn 

4) Thân hình vừa vặn 

5) Thân thể xinh tốt 

6) Tướng khoan thai cao ráo 

7) Cử chỉ linh hoạt 

8) Bước chân đi dáng đẹp 

9) Vẻ mặt tươi sáng 



19 
 

10) Tính tình nhu hòa 

11) Tinh thần an vui 

12) Tâm dạn dĩ dũng cảm 

13) Có nhiều sức mạnh 

14) Nói năng bặt thiệp 

15) Không bị quần chúng bắt nạt 

16) Không có sự kinh hoàng sợ hãi 

17) Không bị kẻ thù hãm hại 

18) Không bị chết do người cố sát 

19) Không có chuyện bực mình 

20) Thân thể sạch sẽ 

21) Có đông tùy tùng 

22) Được mọi người thương mến 

23) Không gặp cảnh sanh ly tử biệt 

Giới tránh xa sự trộm cắp: 

Trộm cắp là lấy vật của người khác mà chưa được cho đến mình. Lấy của 

không được cho có nhiều cách như trộm, cướp dựt, lừa gạt, gian lận, xén bớt, 

trốn thuế… 

Phạm giới trộm cắp do hội đủ 5 chi (aṅga): 

a. Parapariggahitam: vật có chủ gìn giữ. 

b. Parapariggahitasaññitā: biết là vật có chủ gìn giữ. 

c. Theyyacittaṃ: có tâm muốn lấy trộm. 

d. Upakkamo: cố sức lấy. 

d. Tena haranaṃ: vật đã bị mang đi khỏi chỗ do sự rán sức ấy. 

Nói về giới trộm cắp, sở hành phạm tội (payoga) có 2 cách: tự mình hành 

động trộm cắp (Sahatthikapayoga) và xúi bảo người khác trộm cắp 

(āṇattikappayoga) đều phạm giới. 

Nguyên nhân của sự trộm cắp:  

Đức Phật dạy trong Tăng Chi Kinh (AN 8.174): Này các Tỷ-kheo, Ta nói 

lấy của không có ba: do nhân tham, do nhân sân, do nhân si. 

Quả phước của không trộm cắp: 



20 
 

Giữ giới không sự trộm cắp là tôn trọng quyền tư hữu, loại trừ lòng tham, 

nuôi dưỡng tâm từ bi, và tránh xa thân ác nghiệp. 

Đức Phật dạy: Ðầy đủ ba pháp này, này các Tỷ-kheo, tương xứng như vậy 

được sanh thiên giới. Thế nào là ba? 

Tự mình từ bỏ lấy của không cho, khích lệ người khác từ bỏ lấy của không 

cho, tùy hỷ sự từ bỏ lấy của không cho. Ðầy đủ ba pháp này, này các Tỷ-kheo, 

tương xứng như vậy, được sanh thiên giới. 

Trong Chú giải Khuddakapātha giảng giải giới tránh xa trộm cắp có 11 quả 

phước: 

1) Có nhiều của cải. 

2) Có thực phẩm đầy đủ. 

3) Kiếm được thực phẩm dễ dàng. 

4) Có được tài sản chưa có. 

5) Tài sản có rồi được giữ vững. 

6) Muốn gì được đó. 

7) Tài sản không bị tiêu hao do thiên tai, hoả hoạn, trộm cướp, tịch biên hay 

do người thân. 

8) Có được tài sản không bị tranh đoạt. 

9) Không bị nghe và biết “sự không có”. 

10) Ở đâu cũng được an vui. 

11) Dễ đạt được tài sản Siêu thế. 

Giới tránh xa sự tà dâm: 

Tà dâm là sự quan hệ tình dục bất chánh giữa nam và nữ. Tà dâm là một 

hành vi xấu xa, bất chính, thấp hèn mà chư thiện-trí chê trách. 

Giữ giới tránh xa sự tà dâm là tránh xa sự quan hệ tình dục bất chánh giữa 

nam và nữ. Khi vợ chồng có cưới hỏi đàng hoàng thì gọi là chánh. Ngoài ra, mọi 

sự lén lút, tư tình, lang chạ với người khác là phi pháp. 

Phạm giới tà dâm do hội đủ bốn chi:  

1) Đối tượng không được phép quan hệ tình dục (agamanīyatthānaṃ) là đối 

tượng Nam hay Nữ có người gìn giữ.  



21 
 

2) Có tâm tham muốn quan hệ tình dục với người ấy (tasmiṃ sevanācittaṃ). 

3) Cố gắng quan hệ tình dục (upakkamo). 

4) Đã hành động tình dục (maggena maggappaṭipādanaṃ). 

Người nam nào đã có gia đình hành dâm với người nữ có người gìn giữ, 

phạm vào bốn điều kể trên là người phạm giới Tà dâm. Người nữ nào đã có gia 

đình tà dâm với người nam đã có người gìn giữ thì người nữ ấy phạm vào tội Tà 

dâm. 

Người nữ không được phép tà dâm có ba hạng: 

a) Sasāmikā: Người nữ đã có chồng. 

b) Ñātirakkhita: Người nữ dưới quyền giám hộ của quyến thuộc. 

c) Dhammarakkhita: Người nữ dưới sự giám hộ của Pháp luật. Ý nói các cô 

còn vị thành niên, hay các bậc nữ tu. 

Người nam không được phép tà dâm: 

a) Người nam đã có vợ. 

b) Người nam dưới quyền giám hộ của pháp luật và hàng tu sĩ. 

Nguyên nhân của sự tà dâm:  

Đức Phật dạy: Này các Tỷ-kheo, Ta nói tà hạnh trong các dục có ba: do nhân 

tham, do nhân sân, do nhân si. 

Đức Phật thuyết về hâu quả khổ đau của người phạm giới tà dâm: 

“Bốn nạn chờ đợi người, 

Phóng dật theo vợ người. 

Mắc họa, ngủ không yên, 

Bị chê là thứ ba, 

Ðọa địa ngục, thứ bốn.” (Pháp Cú 309) 

 

Buông lung theo vợ, chồng người 

Mắc vào bốn nạn khiến đời bất an: 

Bản thân tội lỗi vương mang, 

Ngủ đêm trằn trọc, tâm can rối bời 

Bà con khinh bỉ chê cười 



22 
 

Chết vào địa ngục là nơi đọa đày. (Pháp Cú 309) 

Nguyên nhân của sự nói dối:  

Đức Phật dạy: Này các Tỷ-kheo, Ta nói, sự nói láo có ba: do nhân tham, do nhân 

sân, do nhân si. 

Quả phước của giới không tà dâm: 

Giới tránh xa tà dâm có 20 quả phước: 

1) Không bị thù địch. 

2) Không bị người ganh ghét. 

3) Không bị tai nạn do người hại. 

4) Ít bị xa lìa người thương. 

5) Là chỗ thương yêu của mọi người. 

6) Có nhiều thân hữu quí mến. 

7) Tìm cái ăn, cái mặc, chỗ ở dễ dàng. 

8) Ngủ nghỉ được an vui. 

9) Thức giấc được an vui. 

10) Nằm ngồi chỗ nào cũng an vui. 

11) Sinh kế không khó khăn. 

12) Không dễ bực mình. 

13) Không sanh khổ cảnh. 

14) Không sanh làm người bán nam bán nữ. 

15) Tánh người nghiêm túc. 

16) Làm việc minh bạch. 

17) Tướng mạo uy nghi. 

18) Ngũ quyền (mắt, tai ...) đầy đủ. 

19) Cổ không cúp, “Tức là có oai phong.” 

20) Không gục mặt, “Tức là có uy quyền.” 

Giới tránh xa sự nói dối: 

Nói dối là nói không đúng sự thật, nói sai sự thật. Những điều không đúng sự 

thật như: 

- Điều mình không thấy, nói: tôi thấy. 

- Điều mình không nghe, nói: tôi nghe. 



23 
 

- Điều mình không biết, nói: tôi biết. 

- Điều mình thấy, nói: tôi không thấy. 

- Điều mình nghe, nói: tôi không nghe. 

- Điều mình biết, nói: tôi không biết. 

- Vật mình có, nói: tôi không có, v.v… 

Phạm giới nói dối do hội đủ 4 chi (aṅga): 

a) Atathaṃvatthu: chuyện không đúng sự thật. 

b) Visaṃvādanacittam: có tâm muốn nói cho sai sự thật. 

c) Tajjo vāyāmo: cố gắng nói sai. 

d) Parassa tadatthavijānānaṃ: đã khiến người khác hiểu tin như thế. 

Đức Phật dạy: 

Nói lời xảo trá dối gian, 

Làm rồi lại chối không làm, không hay. 

Ai mà tạo những nghiệp này 

Chết vào địa ngục đọa đày tránh đâu 

Làm người ty tiện dài lâu. (Pc. 306) 

Quả Phước của giới không nói dối:  

Giới không nói dối có 14 quả phước: 

1) Có ngũ quyền được trong sáng (mắt, tai...) 

2) Có lời nói thanh tao. 

3) Có hàm răng khít khao đều đặn. 

4) Không quá mập. 

5) Không quá ốm. 

6) Không quá cao. 

7) Không quá lùn. 

8) Được hưởng xúc lạc. 

9) Miệng thơm như hoa sen. 

10) Lưỡi mỏng đỏ như cánh sen. 

11) Không câm ngọng. 



24 
 

12) Có được kẻ tùy tùng tín cẩn. 

13) Lời nói được tín nhiệm. 

14) Tâm trí không bị rối loạn. 

Giới Tránh xa sự uống rượu và các chất say: 

Uống rượu bia và các chất say làm cho say xưa, gây nghiện, không biết tự 

chủ, là nhân sinh sự dể duôi (thất niệm) trong mọi thiện pháp, phát sanh bịnh tật. 

Chất say (Meraya) là các loại nước trái cây ngâm lên men trở thành chất 

say, thuốc phiện, ma tuý, cần sa, thuốc lá, …  

Phạm giới uống rượu do hội đủ 4 chi: 

1) Majjanīyavatthu: Thức uống là chất say  

2) Pātukamyatācittaṃ: Có tâm muốn uống  

3) Tajjo vāyamo: Cố sức uống chất say ấy  

4) Tassa pānaṃ: Đã uống nước say ấy, tức là dù một giọt rượu nuốt khỏi cổ 

cũng gọi là uống rượu. 

Đức Phật dạy sáu điều suy vong, thiệt hại cho người say sưa rượu chè: 

Say sưa rượu chè (Surāmerayamajjapamā daṭṭhānānuyogo), người sống 

say sưa có sáu điều suy vong, thiệt hại là: tài sản bị tiêu hao, gây ra sự tranh cãi, 

phát sanh nhiều bệnh tật, tự đánh mất danh dự, thân lõa lồ trâng tráo, làm suy 

giảm trí tuệ. 

Quả phước của giới không uống rượu: 

Giới không uống rượu có 15 quả phúc: 

1) Làm người có trí nhớ tốt, không bị lẫn. 

2) Không bị điên khùng, đờ đẫn. 

3) Có sự hiểu biết mau lẹ. 

4) Thành người đa trí. 

5) Làm người tri thức. 

6) Làm người hiểu biết điều lợi ích và điều không lợi ích. 

7) Làm người không hoảng hốt. 

8) Làm người không có sự bực bội. 



25 
 

9) Không bị người vu khống. 

10) Làm người nói năng nghiêm túc. 

11) Làm người siêng năng chăm chỉ. 

12) Làm người tính trung thực. 

13) Làm người có liêm sỉ. 

14) Luôn có sự an vui. 

15) Luôn được người kính nể. 

Đức Phật dạy người nào phạm vào ngũ giới là tự đào bứng gốc rễ của mình: 

Yo pāṇaṃ atipāteti 

Musāvādañca bhāsati. 

Loke adinnaṃ ādīyati. 

Paradārañca gacchati.(Dhp. 246) 

Ai ở đời sát sanh. 

Nói láo không chân thật. 

Ở đời lấy (của) không cho. 

Qua lại với vợ người. (Pc. 246) 

Surāmerayapānañca 

Yo naro anuyuñjati 

Idh’evam’eso lokasmiṃ 

Mūlaṃ khaṇati attano. (Dhp. 247) 

Uống rượu men, rượu nấu. 

Người sống đam mê vậy, 

Chính ngay tại đời này. 

Tự đào bới gốc mình. (Pc. 247) 

Bát-quan trai giới (Uposathasīla): 

Người tại gia cư sĩ thọ trì Bát quan trai giới (Uposathasīla) trong mỗi tháng 

có 4 ngày, hoặc 6 ngày, hoặc 8 ngày, hoặc 20 ngày. 

1. Cố ý tránh xa sự sát sanh (pāṇātipātā veramaṇī). 

2. Cố ý tránh xa sự trộm cắp (adinnādānā veramaṇī). 

3. Cố ý tránh xa sự hành dâm (abrahmacariyā veramaṇī). 

4. Cố tránh xa sự nói dối (musāvādā veramaṇī). 



26 
 

5. Cố ý tránh xa sự dế duôi uống rượu và các chất say 

(Surāmerayamajjappamādaṭṭhānā veramaṇī) 

1. Cố ý tránh xa sự ăn phi thời (vikālabhojanā veramaṇī) 

2. Cố ý tránh xa sự múa hát, thổi kèn đờn, xem múa hát nghe đờn kèn, trang 

điểm thoa vật thơm, dồi phấn và đeo tràng hoa. 

(Nacca-gīta-vādita-visūkadassana-mālāgandha-vilepana-dhāraṇa-

maṇḍana-vibhūsanaṭṭhānā veramaṇī). 

3. Cố ý tránh xa chỗ nằm ngồi nơi quá cao và xinh đẹp (Uccāsayana 

mahāsayanā veramaṇī) 

Lợi ích của sự thực hành Bát quan trai giới: 

Trong Tăng Chi Kinh, Chương tám Pháp, Phẩm Ngày Trai Giới, Đức Phật dạy: 

 “Ở đây, có người đàn bà hay đàn ông, sau khi thực hành trai giới thành tựu 

tám chi phần, sau khi thân hoại mạng chung, được sanh cọng trú với chư Thiên 

Bốn thiên vương, chư Thiên cõi trời Ba mươi ba, chư Thiên cõi trời Yàma, chư 

Thiên cõi trời Tusità (Đâu Suất), chư Thiên cõi trời Hóa lạc, chư Thiên cõi trời 

Tha hóa Tự tại. Do vậy, Ta nói: “Nhỏ nhoi thay, này các Tỷ-kheo, là quyền của 

loài người, so sánh với hạnh phúc chư Thiên”. 

Trì mạng giới (Ājīvaṭṭhamakasīla): 

Trì mạng giới hay Chánh Mạng đệ bát giới (ājīvaṭṭhamakasīla) gọi là giới 

khởi đầu con đường phạm hạnh (Ādibrahmacariyakasīla), là nền tảng cho thành 

tựu thiền định và Đạo Quả.  

Trì Mạng Giới là tám giới mà có giới chánh mạng là thứ tám, là giới chung 

của tất cả người tại gia và những bậc xuất gia.  

Trì Mạng Giới là tránh xa ba thân ác hạnh (kāyaduccarita), bốn khẩu ác 

hạnh (vacīduccarita) và tà mạng (micchā-ājīva). 

Trì Mạng Giới có 8 điều là:  

1) Tránh xa sự sát sinh. 

2) Tránh xa sự trộm cắp. 

3) Tránh xa sự tà dâm. 

4) Tránh xa sự nói dối. 

5) Tránh xa sự nói đâm thọc. 



27 
 

6) Tránh xa sự nói lời độc ác. 

7) Tránh xa sự nói lời vô ích. 

8) Tránh xa cách sống tà mạng, sống chánh mạng. 

Tám giới này gọi là ba chi phần trong bát chánh đạo, đó là Chánh ngữ, chánh 

nghiệp và chánh mạng. Ba chi phần này thuộc về Giới trong Bát chánh đạo (Giới 

- Định - Tuệ).  

Người thọ trì Trì Mạng Giới (ājīvaṭṭhamakasīla) gìn giữ cho trong sạch và 

trọn vẹn thì ngay trong kiếp hiện tại được an lạc, và quả báu của bát giới này rất 

lớn, được thành tựu quả báu trong cõi người, cõi trời và thành tựu chứng ngộ 

Niết Bàn. 

Lợi ích của sự giữ giới: 

Đức Phật dạy cho tôn giả Ānanda rằng: Này Ānanda, giới là thiện, giới có mục 

đích là bất hối, có lợi ích là bất hối. 

Năm lợi ích của sự trì giới (Silānisansa): 

1) Do nhân không dể duôi nên đạt được tài sản lớn (Appamādādhikaraṇaṃ 

mahantaṃ bhogakkhandaṃ adhigacchati). 

2) Danh thơm tiếng tốt đồn xa (Kaḷyāṇo kittisaddo abbhuggacchati). 

3) Đi đến bất cứ hội chúng nào cũng dạn dĩ ung dung (Yaññadeva parisaṃ 

upasaṅkamati visārado amaṅkubhūto). 

4) Chết không hôn mê (Asammūḷho kālaṃ karoti). 

5) Sau khi thân hoại mạng chung sẽ sanh vào nhàn cảnh cõi trời (Kāyassa 

bhedā parammaraṇā sugatiṃ saggaṃ lokaṃ upapajjati). 

Trong Chakkanipāta, Aṅguttaranikāya, Đức Phật thuyết 10 ân đức của giới như 

vầy:   

1) Avippaṭisāraṁ: Là nhân sanh của sự không phiền muộn. 

2) Pāmojjaṁ: Là nhân sanh của sự hạnh phúc an lạc.  

3) Pīti: Là nhân sanh của sự hỷ lạc, sung sướng.  

4) Passaddhi: Là nhân sanh sự yên tịnh.  

5) Sukhaṁ: Là nhân sanh sự an lạc thân tâm.  

6) Samādhi: Là nhân sanh của định.  



28 
 

7) Yathābhūtañāṇadassanaṁ: Là nhân sanh của sự thấy biết rõ theo bản chất 

thật.  

8) Nibbidāvigāraṁ: Là nhân sanh sự nhàm chán ái dục.  

9) Vimutti: Là nhân sanh giải thoát, đó là bốn đạo.  

10) Vimuttiñāṇadassana: Là nhân sanh sự thấy biết rõ rằng đã giải thoát, đó là 

bốn quả. 

Trong tạng luật, Đức Phật thuyết 10 lợi ích (atthavasa) của chế định học giới như 

vầy:   

1) Saṅghasuṭṭhutāya: Để có sự tốt đẹp cho hội chúng tăng. 

2) Saṅghaphāsutāya: Để có sự an lạc cho hội chúng tăng.  

3) Dummaṅkūnaṃ puggalānaṃ niggahāya: Để trấn áp những người không có 

giới, người ác xấu.  

4) Pesalānaṃ bhikkhūnaṃ phāsuvihārāya: Để tạo sự thuận tiện an lạc cho 

những Phíc-khú có giới.  

5) Diṭṭhadhammikānaṃ āsavānaṃ saṃvarāya: Để ngăn ngừa các lậu hoặc 

trong hiện tại. 

6) Samparāyikānaṃ āsavānaṃ paṭighātāya: Để ngăn ngừa các lậu hoặc trong 

tương lai.  

7) Appasannānaṃ pasādāya: Để đem lại niềm tin cho những người chưa có 

đức tin.  

8) Pasannānaṃ bhiyyobhāvāya: Để làm tăng trưởng niềm tin cho những 

người đã có đức tin.  

9) Saddhammaṭṭhitiyā: Để làm cho chánh pháp tồn tại, tức pháp học, pháp 

hành và pháp thành.  

10) Vinayānuggahāya: Để hỗ trợ luật. 

Tóm lại: 

Trì Giới là nền tảng của mọi thiện pháp, trì giới trong sạch giúp ngăn trừ 

thân nghiệp bất thiện và khẩu nghiệp bất thiện, đồng thời tạo điều kiện cho các 

thiện pháp khác được phát triển. Việc trì giới hỗ trợ cho sự thực hành các pháp 

Ba la mật được hoàn thiện tròn đủ. Người ìn giữ giới luật trong sạch đem lại sự 

lợi ích, hạnh phúc, an vui cho chính mình và cho người khác, là người đang đi 

trên con đường chánh đạo dẫn đến cảnh giới an vui và đạt đến giải thoát Niết 

Bàn.  


