
1 
 

4. CUNG KÍNH- APACᾹYANA 

Định Nghĩa: 

Cung kính (apacāyana) là tỏ lòng kính trọng, tôn kính, lễ độ đối với những 

bậc có giới đức, có ân đức, người lớn tuổi.  

Có Pāḷi định nghĩa như vầy: “Apacāyanti etenāti apacāyanaṃ”. Những 

người có thiện tâm cúi đầu cung kính, do tác ý thiện tâm ấy là nhân khiến cúi 

đầu cung kính, nên gọi là apacāyana (cung kính). 

Theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), đó là sở hữu Tư cùng với các sở hữu 

đồng sanh với tâm đại thiện tạo phước cung kính. 

Cung kính bằng cách đảnh lễ, chắp tay xá chào, nhường chỗ ngồi và 

nhường đường, bỏ mũ nón cúi đầu chào, đi đến tiếp rước đối với ông bà, cha mẹ, 

thầy cô, người lớn tuổi, các bậc xuất gia Tỳ Kheo, Tỳ Kheo Ni, Sadi...  

Cung kính bậc đáng cung kính với thiện tâm trong sạch, không mưu cầu 

lợi lộc, danh thơm tiếng tốt, trọng vọng. Như vậy gọi là tạo phước cung kính.  

Người thành thật cung kính với tất cả tâm kính thành đối với những bậc 

đáng kính được thể hiện qua cử chỉ cung kính, lời nói cung kính, ý nghĩ cung 

kính, là người hạ mình, dẹp bỏ ngã mạn.  

Cung kính là một trong mười việc tạo phước, gọi là phước nghiệp sự 

(puññakiriyavatthu), cung kính là nhân thiện tạo phước đức. 

Cung Kính có hai loại: 

a) Cung kính thông thường: là sự cúi đầu cung kính, đảnh lễ đối với cha mẹ, 

ông bà nội ngoại, thầy cô giáo, những bậc trưởng lão tuổi cao, tỳ khưu, tỳ 

khưu ni, sa di…  

b) Cung kính đặc biệt: là sự cúi đầu cung kính, đảnh lễ Tam bảo: Phật bảo, 

Pháp bảo, Tăng bảo. 

Bậc đáng cung kính có ba hạng: 



2 
 

a) Bậc Thượng Đức (Guṇavuḍḍhipuggala): là bậc đáng cung kính do có đức 

cao thượng là Giới Đức, Định Đức, Tuệ Đức… 

b) Bậc cao niên (Vayavuḍḍhipuggala): là bậc đáng cung kính do tuổi cao, bậc 

đại trưởng lão, bậc trưởng lão. 

c) Bậc thượng sanh (Jātivuḍḍhipuggala): là bậc đáng cung kính do dòng dõi 

cao quý. 

Trong 3 bậc đáng cung kính này thì sự cung kính đối với bậc thượng đức 

và bậc cao niên mới là cung kính thật sự. Còn đối với cung kính bậc thượng sanh 

vì sợ bị trị tội bất kính, hoặc vì muốn lấy lòng mong được phong chức tước, lợi 

lộc… thì sự cung kính của người ấy không phải thiện pháp cung kính thật sự. 

Nếu hành động cung kính do động lực của tâm đại thiện thì cung kính do phụng 

mệnh chấp hành theo phong tục tập quán lễ nghi chung mà thôi. 

Cả 3 bậc đáng tôn kính này thì một số vị đầy đủ cả 3 bậc như bậc Chánh 

Đẳng Giác… Một số vị chỉ có 2 bậc là bậc thượng đức và bậc cao niên, hoặc bậc 

thượng đức và bậc thượng sanh, hoặc bậc cao niên và bậc thượng sanh. Một số 

vị trưởng lão chỉ được 1 trong 3 loại đó thôi. 

Chư Thánh Tăng A la hán có 2 bậc đáng tôn kính là bậc thượng đức và bậc 

cao niên là bậc đại trưởng lão. 

Trong pháp luật của Đức Phật, Tỳ khưu nhỏ hạ phải cung kính đảnh lễ Tỳ 

khưu cao hạ. Nếu hai vị Tỳ khưu có hạ bằng nhau thì Tỳ khưu xuất gia sau phải 

cung kính đảnh lễ Tỳ khưu xuất gia trước, thậm chí chỉ có trước ít phút mà thôi. 

Người cận sự nam, cận sự nữ dù là bậc Thánh nhân cũng phải cung kính 

đảnh lễ Tỳ khưu phàm nhân.   

Quả báu của sự cung kính:  

Trong Pháp cú kinh Đức Phật dạy người thường kính lễ bậc trưởng thượng 

thành tựu bốn pháp: sống lâu (āyu), sắc đẹp (vaṇṇo), an vui (sukhaṃ), sức 

mạnh (balaṃ). 

Abhivādanasīlissa, 

Niccaṃ vuḍḍhāpacāyino; 

Cattāro dhammā vaḍḍhanti, 

Āyu vaṇṇo sukhaṃ balaṃ. (Dhp. 109) 

“Thường tôn trọng, kính lễ 



3 
 

Bậc kỳ lão trưởng thượng, 

Bốn pháp được tăng trưởng:  

Thọ, sắc, lạc, sức mạnh.” (Pc. 109) 

Người có tâm cung kính sau chết được sanh làm người dòng dõi cao quý 

hoặc sanh thiên. Ngược lại, người có tâm bất kính, ngạo nghễ, kiêu mạn thì bị 

sanh vào khổ cảnh, nếu được sanh làm người thì sanh vào gia đình hạ liệt. 

Trong Kinh Tiểu Nghiệp Phân Biệt (MN.135) đức Phật dạy: 

Ở đây, này Thanh niên, có người đàn bà hay người đàn ông ngạo nghễ, kiêu 

mạn, không đảnh lễ những người đáng đảnh lễ, không đứng dậy…, không mời 

ngồi…, không nhường chỗ đi…, không tôn trọng …, không cung kính…, không 

cúng dường những người đáng cúng dường. Do nghiệp ấy... sau khi thân hoại 

mạng chung, người ấy sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục.... Nếu được đi 

đến loài Người, chỗ nào người ấy sanh ra thuộc gia đình hạ liệt… 

Nhưng ở đây, này Thanh niên, có người đàn bà hay người đàn ông, không 

có ngạo nghễ quá mạn, đảnh lễ những người đáng đảnh lễ, đứng dậy…, mời 

ngồi…, nhường chỗ đi…, tôn trọng…, cung kính…, cúng dường những người 

đáng cúng dường. Do nghiệp ấy, … sau khi thân hoại mạng chung, người ấy 

được sanh vào thiện thú, Thiên giới, ở đời. Nếu sau khi thân hoại mạng chung, 

người ấy không sanh vào thiện thú, Thiên giới, ở đời, nếu người ấy đi đến loài 

Người, chỗ nào người ấy sanh ra, người ấy được sanh vào gia đình cao quý… 

5. PHỤC VỤ - VEYYᾹVACCA 

Định Nghĩa: 

Phục vụ (veyyāvacca) là sự phát tâm cống hiến công sức, giúp đỡ cho người 

khác trong những công việc, những thiện sự với thiện tâm.  

Phục vụ là hành động thiện, tạo phước bằng cách làm lợi ích cho người 

khác với công sức của mình. Phục vụ, giúp đỡ, hổ trợ người khác một cách vô 

vụ lợi, xuất phát từ lòng từ bi và mong muốn mang lại lợi ích cho người khác. 

Phục vụ là nhân thiện phát sanh phước đức. 



4 
 

Có Pāḷi định nghĩa như vầy: “Visesena āvaranti ussakkaṃ āpajjantī’ti 

byāvaṭā. Byāvaṭassa kammaṃ: Veyyāvaccaṃ.”: Người nào thường có sự siêng 

năng quan tâm lo lắng thì những người ấy được gọi là phục vụ tận tình (byāvaṭa), 

tức người sắp đặt hỗ trợ trong những công việc khác nhau. Hành động của người 

thường có sự quan tâm lo lắng thì được gọi là phục vụ (veyyāvacca), bao gồm 

sự giúp đỡ trong công việc liên quan đến việc học, hành (pháp), bố thí, đau yếu, 

trùng tu, quét dọn sạch sẽ chùa, tịnh xá, nơi thờ cúng… 

Đó là định nghĩa theo nhân sinh (Puggalādhiṭṭhāna). Nhưng nếu định nghĩa theo 

pháp nghĩa (Dhammādiṭṭhāna) thì như sau:  

- “Taṃ taṃ kiccakaraṇe byāvaṭassa bhāvo: veyyāvaccaṃ”: Pháp là nhân làm 

cho người quan tâm lo lắng trong mọi công việc thì gọi là phục vụ. 

Theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), đó là sở hữu Tư cùng với các sở hữu 

đồng sanh với tâm đại thiện làm cho người có được sự siêng năng chăm lo trong 

mọi công việc.  

Sự hỗ trợ giúp đỡ làm những công việc trong đời không liên quan tội lỗi, 

không có hại cho mình, cũng không có hại cho những người khác, như phụng sự 

Tam bảo, giúp đỡ, phục vụ cha mẹ, thầy tổ, bà con quyến thuộc, bạn hữu, đoàn 

thể, giúp đỡ chữa bệnh, nuôi người bệnh, chăm sóc người già, dạy các môn học 

có ích lợi, v.v… Như vậy, gọi là veyyāvacca (phục vụ).  

Có câu nói: Phục vụ chúng sanh là cúng dường chư Phật. 

Câu nói này khuyến khích người tu Phật thực hành pháp bằng cách tạo 

phước phục vụ, giúp đỡ và làm những điều lợi ích, tốt đẹp cho gia đình, cho đoàn 

thể, cộng đồng xã hội, cho chúng sanh khác. Sự phục vụ, phụng sự chúng sanh 

là cách cúng dường đến chư Phật. Trong Kinh Đức Phật dạy: người thực hành 

theo giáo pháp là người cúng dường Như Lai cao thượng nhất. 

Quả báu của Phục vụ (veyyāvacca):  

Quả phước của phục vụ là được người khác quí mến, tôn trọng tán dương, 

phát sanh lợi lộc, sau khi chết được sanh lên cõi vui, cõi người và cõi trời.  

Như có tích chuyện sau đây: 



5 
 

Vào thời Đức Phật có một vị tỉnh trưởng tên Pāyāsi, tỉnh Setabya trong đất 

nước Kosala. Ông Pāyāsi vốn là người ngoại đạo, có tà kiến song nhờ tôn giả 

Kumāra Kassapa giảng giải tế độ đã trở thành một người có lòng tin với Tam 

Bảo. ông Pāyāsi sau đó thường xuyên làm các việc bố thí và để bát cho chư tăng. 

Nhưng ông không tự mình làm những thiện sự ấy. Thay vào đó ông uỷ thác cho 

thanh niên Uttara làm công việc cúng dường vật thực đến các vị tỳ khưu. Mặc 

dù Uttara làm việc cúng dường nhân danh vị tỉnh trưởng, song Uttara đặt hết tấm 

lòng mình vào việc để bát. Khi cả hai chết, Ông Pāyāsi tái sinh vào cõi Tứ đại 

Thiên vương (Catumahārājika), cõi trời thấp nhất trong sáu cõi trời dục giới, 

trong khi Uttara được sanh về cung trời Đạo lợi (Tāvatiṁsa), cõi trời cao hơn Tứ 

đại thiên vương. 

Câu chuyện về Vị Trưởng Lão Veyyāvacca 

Trong Khuddaka Nikāya, Thera Apadāna, Sudhāvagga, có một vị A-la-hán 

tên là Veyyāvacca Thera đã kể lại tiền kiếp của mình: 

Hơn 91 kiếp trước, vào thời Đức Phật Vipassī, ngài đã tận tụy phục vụ trong tăng 

đoàn. Vì nghèo khó, ngài không có vật phẩm để cúng dường, nhưng với tâm 

thanh tịnh, ngài đã đảnh lễ dưới chân Đức Phật. Ngài phục vụ (Veyyāvacca) với 

sự tận tâm và thiện ý cao cả, dù không có gì để cúng dường. 

Kết quả là, trong suốt 91 kiếp, ngài chưa bao giờ tái sinh vào bốn cõi khổ. 

Thậm chí, ngài đã từng sinh làm Chuyển Luân Thánh Vương. Và trong đời cuối 

cùng, Ngài đã chứng đắc bốn tuệ phân tích, tám giải thoát và sáu thắng trí. Đây 

chính là phước báu của phục vụ (Veyyāvacca). 

Tóm lại: Tục ngữ có câu: của một đồng, công một lượng. Vì vậy, xin đừng 

xem việc Phục vụ (veyyāvacca) là việc nhỏ nhặt. Phục vụ là một trong mười 

phước nghiệp sự và nó thuộc về Caritta Sīla (giới nên thực hành), hạnh phục vụ 

được gọi là phạm hạnh1. Một người tự nguyện phục vụ với tâm trong sạch tích 

lũy nhiều thiện nghiệp ngay hiện tại được sự an vui, hưởng quả an vui trong kiếp 

sau và bổ túc thiện pháp Ba la mật đưa đến chứng ngộ đạo quả, Niết bàn. 

 
1 Xem Kho Tàng Pháp Học, pháp 10 chi, Mười thứ phạm hạnh (Brahmacariya) 



6 
 

6. HỒI HƯỚNG PHƯỚC - PATTIDᾹNA 

Định Nghĩa: 

Hồi hướng phước (pattidāna) là chia phước báu, chia sẻ những thiện pháp 

đã tạo đến người khác. Chữ patti nghĩa là phước báu, chữ dāna nghĩa là sự cho, 

bố thí, chia sẻ. 

Có Pāḷi định nghĩa pattidāna- hồi hướng phước như sau: 

- “Pattabbā’ti patti. Pattiyā dānaṃ = Pattidānaṃ”: Pháp mà người làm đã 

đạt được, pháp đó gọi là phước báu (patti). Tức là bố thí, trì giới, tu tiến 

mà mình đã tạo được rồi cho phần phước của mình đến người khác gọi là 

hồi hướng phước (Pattidāna)”.  

Định nghĩa này là trình bày theo quan điểm nhân sinh (puggalādhiṭṭhāna).  

Như khi tạo phước bố thí, trì giới… rồi hồi hướng phần phước của mình 

đến cho cha mẹ, thầy tổ, bà con quyến thuộc luôn cho đến những chúng sanh 

đã quá vãng.  

Định nghĩa theo pháp nghĩa (dhammādhiṭṭhāna) thì như sau:  

- “Pattiṃ dadanti etenāti: Pattidānaṃ”: Những người có tâm tốt thường cho 

phần phước của mình đã tạo được đến người đã quá vãng, hoặc người còn 

tại tiền bằng pháp bản thể nào, pháp bản thể đó đó gọi là hồi hướng 

phước.  

Đó là sở hữu tư đồng sanh với tâm đại thiện cùng sở hữu hợp trong lúc chú tâm 

hồi hướng phước. 

Hồi hướng phước (Pattidāna) là nhân phát sanh phước vật chất. 

• Đối Tượng Hồi hướng phước:  

a) Đối tượng thứ nhất là hồi hướng phước đến chư thiên: 

Khi chúng ta hồi hướng phước đến chư thiên chỉ có một nhóm chư thiên 

bậc thấp trong cõi Tứ Đại Thiên Vương hưởng phước do chúng ta hồi 

hướng. Chư thiên hưởng được phước của loài người đó là tùy hỷ phước, tức là 



7 
 

vui theo phước lành của con người. Do vậy, chúng ta làm phước rồi hồi hướng 

cho chư thiên. 

Đức Phật dạy rằng đối với hàng thiện thần hộ pháp, đối với Chư Thiên ai 

mà thương mến Chư Thiên thì Chư Thiên thương mến lại.  

Trong Kinh Đại Bát Niết Bàn (MN.16, đoạn 31) Đức Phật dạy: 

Tại chỗ nào người sáng suốt lấy làm chỗ trú xứ. 

Hãy nuôi dưỡng người giữ giới và người phạm hạnh. 

Và san sẽ công đức với Chư Thiên trú tại chỗ ấy.  

Ðược tôn kính, chúng sẽ tôn kính lại. 

Ðược trọng vọng, chúng sẽ trọng vọng lại. 

Chúng sẽ mến thương người ấy như người mẹ thương mến con. 

Và những ai được thiên thần thân mến luôn luôn được thấy may mắn. 

Trong pháp cú kinh câu 354, sau khi nghe Đức Phật thuyết câu kệ pháp 

cú 354 này xong, đức vua trời Đế Thích đã thỉnh cầu với Đức Phật rằng:  

Bạch Thế Tôn! Thật là bất lợi cho chúng con khi Ngài không dạy bảo 

chia phước thí Pháp cao quý như thế. Kể từ nay trở đi, xin Ngài từ bi truyền 

bảo chư Tỳ khưu chia phước Pháp thí đến chúng con. Bạch Thế Tôn.  

Nhận lời thỉnh cầu Thiên Vương Đế Thích, Ngài đã phán dạy chư Tỳ 

khưu rằng:  

Nầy chư Tỳ khưu! Kể từ nay trở đi khi các ngươi thuyết pháp hay dạy 

Pháp, hoặc đàm luận Chánh Pháp, chí đến nói lời tùy hỷ Pháp, các ngươi nên 

chia phước, hồi hướng đến tất cả chúng sanh vậy. 

b) Đối tượng thứ hai là hồi hướng đến các bậc ân nhân, thân bằng quyến 

thuộc đã quá vãng. 

Khi tạo các công đức phước báu rồi hồi hướng phước đến các bậc ân 

nhân cha mẹ, thầy tổ, thân bằng quyến thuộc, bạn bè và chúng sanh khác đã 

quá vãng. 

Ai hưởng được phước hồi hướng? 



8 
 

Theo quyển Chúng Sanh và Sanh Thú trang 75 giải thích, trong tất cả các 

loài ngạ quỷ chỉ có duy nhất một loài Paradattupajīvika là có thể nhận lãnh 

được phước hồi hướng mà thôi. Bởi vì trú xứ của các loài ngạ quỷ khác quá 

cách biệt với loài người. Riêng về loài ngạ quỉ Paradattupajīvika thường sống 

vất vưởng theo xóm làng, những chỗ có dân cư sinh sống, chúng có thể hiện ra 

cho mọi người thấy được nên thường gọi là ma đói, cô hồn… Các ngạ quỉ 

Paradattupajīvika chỉ có thể nhận được phước báu khi chúng hay biết rằng có 

người hồi hướng cho mình, nếu không hay biết gì thì cũng không nhận được. 

Trong quyển Thập Phúc Hành Tông nói rằng loại ngạ 

quỷ Paradattupajīvika, Viṇipātikāsurā, ngạ quỷ Vemānika và một nhóm chư 

thiên bậc thấp khác nữa trong cõi Tứ Đại ThiênVương có thể nhận được phước 

hồi hướng.  

Để tạo công đức phước báu hồi hướng đến các quyến thuộc đã quá vãng, 

trước hết người tạo phước phải giữ giới cho trong sạch, tạo phước bằng một 

tâm phóng khoáng, không bị phiền não chi phối trong lúc tạo phước.  

Và người thí chủ phải dọn tâm thanh tịnh bằng cách suy niệm về tam 

tướng, suy niệm về sự chết và về bất tịnh… Nhờ vậy công đức phước báu đạt 

được sẽ nhiều hơn, viên mãn hơn. Công đức phước báu được tạo với tâm thiện 

mạnh mẽ bao nhiêu, thì người được hồi hướng cũng sẽ nhận được bấy nhiêu 

phước báu nếu họ biết tùy hỷ. 

Khi làm phước bằng một thiện tâm yếu ớt, hời hợt hay bị trói buộc với 

tâm nhỏ nhen thì phước báu đạt được sẽ kém đi và người nhận được hồi hướng 

cũng chỉ nhận lãnh chút ít công đức phước báu. 

c) Hồi hướng phước đến cha mẹ, thầy tổ, thân bằng quyến thuộc, bạn bè còn 

đang hiện tiền. Bằng cách nói lên lời chia phước đến người thân còn hiện 

tại. 

Hồi hướng phước có 2 cách: 

a) Uddissikapatti: Hồi hướng phước đích danh. 

b) Anuddissikapatti: Hồi hướng phước không đích danh. 



9 
 

• Hồi hướng phước đích danh như sau: 

- “Idaṃ me puññaṃ mātāpitu-ācariyañātimittasamūhānaṃ demi”: Xin hồi 

hướng phước bố thí, trì giới, tu tiến của tôi đến với cha mẹ, thầy tổ, quyến 

thuộc, bạn bè đã quá vãng hoặc đang tại tiền. 

Hồi hướng phước đến thân bằng quyến thuộc đã quá vãng: 

- Idaṃ no ñātīnaṃ hotu sukhitā hontu ñātayo (3 lần) 

Do sự phước báu mà chúng con đã trong sạch làm đây. Xin hồi hướng 

đến thân bằng quyến thuộc đã quá vãng, cầu mong cho các vị ấy hằng được sự 

yên vui. (1lạy)  

• Hồi hướng phước không đích danh như sau: 

- “Idaṃ me puññaṃ sabbasattānaṃ demi”: Xin hồi hướng phước bố thí, trì 

giới, tu tiến của tôi đến với tất cả chúng sanh. 

Cả 2 cách hồi hướng phước này, người nhận được phước đích danh khi 

đã nói lên lời tùy hỷ “Lành thay” rồi thì nhận được quả phước ngay tức khắc.  

Riêng đối với người nhận được phước hồi hướng không đích danh thì 

không được hiển lộ liền như người nhận được phước hồi hướng đích danh.  

• Hồi Hướng Phước Thành Tựu: 

Phước bố thí mà thí chủ hồi hướng đến hàng ngạ quỷ bà con thân quyến 

của thí chủ, hoặc hàng ngạ quỷ khác được thành tựu cần phải hội đầy đủ 3 điều 

kiện cần thiết: 

a) Thí chủ có thiện tâm trong sạch hồi hướng phần phước bố thí của mình 

đến cho hàng ngạ quỷ. 

b) Trong tất cả các nhóm ngạ quỷ, chỉ có nhóm ngạ quỷ sống gần gũi với 

loài người, gọi là Paradattupajīvikapeta, Ngạ quỷ này nhận được phần 

phước bố thí của thân nhân, hoặc của những người khác hồi hướng; còn 

lại các nhóm ngạ quỷ khác không có cơ hội nhận phần phước thiện bố thí 

của thân nhân hồi hướng, bởi vì chúng sống xa với loài người. 

c) Bậc thọ thí có đầy đủ các đức cao thượng, như Đức Phật Chánh Đẳng 

Giác, chư Thánh A la hán, chư Đại Đức Tỳ khưu Tăng có giới đức trong 



10 
 

sạch, thực hành pháp hạnh cao thượng. Điều quan trọng nhất cần lưu ý là 

việc đặt bát hay cúng dường vật thực để hồi hướng phước cho người quá 

vãng, đối tượng thọ nhận phải là người xứng đáng cúng dường. 

Nếu hội đầy đủ 3 điều kiện cần thiết ấy thì sự hồi hướng phần phước 

thiện bố thí đến nhóm ngạ quỷ bà con thân quyến của thí chủ, hoặc hàng ngạ 

quỷ khác ấy mới được thành tựu. 

Hỏi: Khi hồi hướng phước cho người khác như vậy thì phước đó có bị giảm 

thiểu xuống hay không? 

Đáp: Không giảm thiểu, mà ngược lại còn được vun bồi thêm nữa. Sở dĩ như 

vậy, bởi vì cách cho phần phước khác với việc cho tài vật. Như khi cho tài vật 

thì tài vật đó bị mất đi, nhưng việc hồi hướng phước thì trái ngược lại phước đó 

sẽ càng tăng trưởng vun bồi thêm lên. Việc hồi hướng phước cho người khác 

thường hỗ trợ cho thiện pháp mà mình hồi hướng được tăng trưởng thêm lên 

sau mỗi lần ta hồi hướng. 

Người hồi hướng phước nhận được sự tôn sùng tán thán là người có tâm 

hào phóng, rộng rãi được mọi người thương mến và tâm được sự an lạc, thanh 

tịnh, sắc mặt tươi tỉnh trong sáng. 

7. TÙY HỶ PHƯỚC - PATTᾹNUMODᾹNA 

Định Nghĩa: 

Tùy Hỷ Phước (pattānumodāna) là tâm thiện hoan hỷ, vui thích nhận 

phước báu của người khác hồi hướng, chia phước đến cho mình.  

Có Pāḷi định nghĩa Tùy hỷ phước như sau: “Pattiyā anumodānaṃ: 

Pattānumodānaṃ: Hiểu được việc thiện, vui thích theo phước mà người khác 

hồi hướng gọi là Tùy Hỷ Phước.” Tức tùy hỷ nhận phước mà họ đã hồi hướng 

đến. 

Từ Patti (phước báu) trong tùy hỷ phước là thiện pháp mà họ hồi hướng 

đến cho mình bằng lời nói hoặc viết giấy.  Do đó, có định nghĩa khác như sau:  

“Pāpīyatīti: Patti”. Thiện pháp mà người khác hồi hướng cho gọi là phước 

báu (Patti).  



11 
 

- “Pattiṃ anumodanti sādhukāraṃ dadanti etenāti”: Pattānumodānaṃ: 

Những người tùy hỷ phước thiện mà họ hồi hướng cho rồi nói lên lời 

“Sàdhu” bằng Tư (cetanā) nào, Tư đó gọi là tùy hỷ phước. Tức Sở hữu 

Tư câu sanh với tâm đại thiện liên quan đến việc tùy hỷ phước.  

Theo Vi Diệu Pháp giảng giải có 4 tâm đại thiện thọ hỷ và 4 tâm đại thiện 

thọ xả. Sở hữu Tư hợp với một tâm đại thiện thọ hỷ nào thì đó là thiện tùy hỷ 

phước trọn vẹn, còn Sở hữu Tư hợp với một tâm đại thiện xã thọ nào thì đó là 

thiện tùy hỷ phước không được trọn vẹn. Bởi vì tâm thiện trong lúc đó thiếu 

hoan hỷ đối với phước thiện mà họ hồi hướng cho. Tùy hỷ phước là nhân tạo 

phước vật. 

• Anumodāna và Pattānumodāna: 

a) Anumodāna (tùy hỷ): là tâm thiện hoan hỷ vui theo hạnh lành, thiện pháp 

của người khác. 

Như khi nhìn thấy người khác đang tạo phước như bố thí, trì giới, tu 

tiến… Hoặc nhìn thấy trên bảng ghi tên công đức của thí chủ cúng dường thì 

khởi tâm thiện hoan hỷ các thiện pháp của người khác nói lên lời tùy hỷ rằng: 

“Sādhu, Sādhu, Lành thay!”. 

b) Pattānumodāna (Tùy hỷ phước) là tâm thiện hoan hỷ nhận phần phước 

người khác chia cho mình. 

Khi nghe người thí chủ chia phần phước của họ đã tạo đến cho mình phát 

sanh tâm thiện vô cùng hoan hỷ nói lên lời hoan-hỷ rằng: “Sādhu! Sādhu! Lành 

thay!   Như vậy gọi là pattānumodanā (Tùy hỷ phước), tức là hoan hỷ nhận 

phần phước của người khác chia đến mình. 

• Lợi ích của Pattānumodāna (Tùy hỷ phước)   

Khi Ngạ quỷ nhận được phước hồi hướng nói lên lời tùy hỷ phước rằng: 

Sādhu! Sādhu! Lành thay! Khi ấy lập tức thoát khỏi kiếp sống ngạ quỷ được 

sanh lên làm chư thiên, hưởng thiên lạc. Theo kinh điển, nếu việc hồi hướng 

công đức hay chia phước được làm sau khi bố thí thức ăn hay đặt bát cho Chư 

tăng, người quá cố tùy hỷ phước nói lời Sādhu! Sādhu! Lành thay! sẽ lập tức 

thoát khỏi đói khát; nếu bố thí hay cúng dường thuộc về y phục người quá cố 

tùy hỷ phước sẽ được y phục đầy đủ… Điều quan trọng nhất chúng ta cần lưu ý 



12 
 

là trong việc đặt bát hay cúng dường vật thực để hồi hướng phước cho người 

quá vãng, đối tượng thọ nhận phải là người xứng đáng cúng dường. Chúng ta 

phải thỉnh một vị sư có giới đức trong sạch; hoặc phải cúng dường tăng thí 

(saṅghikadāna), tức là cúng dường với tác ý đến toàn thể Tăng chúng. Trước 

khi làm lễ cúng dường này, chúng ta nên mời người đã quá vãng đến để chia 

phước. Trong trường hợp đó chúng ta phải gọi đích danh tên người đã quá vãng 

và chia phần phước có được đến cho họ. 

Riêng về nhân loại với nhau cũng có sự tùy hỷ phước thuộc loại hồi 

hướng phước đích danh hay hồi huớng phước không đích danh. Nhưng quả 

nhận được không phải là đồ đạc, vàng bạc, vật thực, trú xứ giống như loài ngạ 

quỷ nhận được mà chỉ nhận được sự hoan hỷ vừa lòng, tâm thiện sanh lên đem 

lại sự an vui ngay hiện tại.  


